



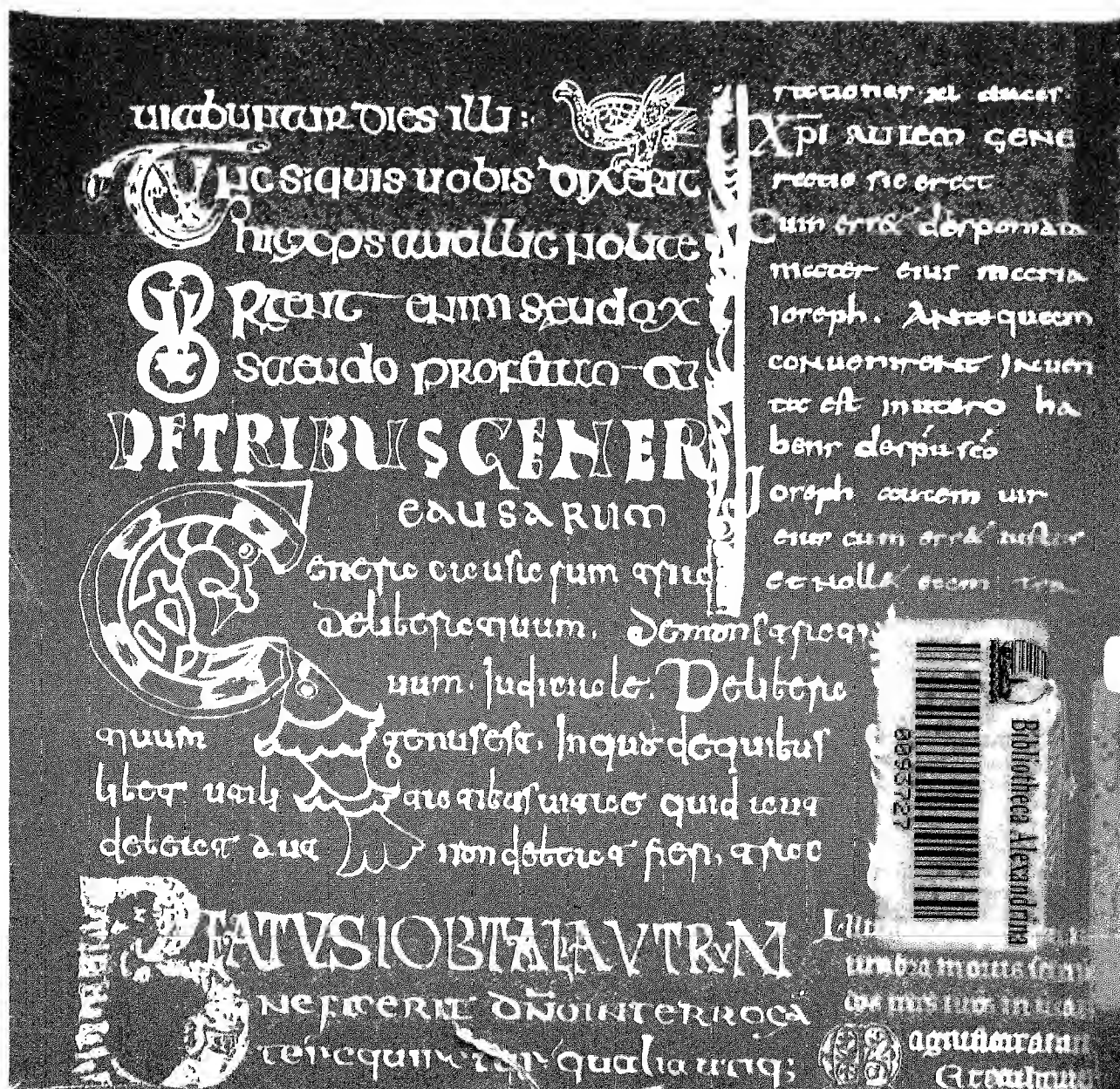
نورمان ف۔ کانتور

# الشاعر الوضي

## قصة حضارة البداية والنهاية

ترجمة وتعليق د. قاسم عبد الله قاسم

الجزء الثاني





# التاريخ الوسيط

## قصة حضارة: البداية والنهاية

القسم الثاني

ترجمة وتعليق

دكتور قاسم عبده قاسم

أستاذ ورئيس قسم التاريخ

جامعة الزقازيق

مع دليل للقراءة في موضوعات التاريخ الوسيط

١٩٩٧



# MEDIEVAL HISTORY

## THE LIFE AND DEATH OF A CIVILIZATION

BY  
NORMAN F. CANTOR  
SECOND EDITION

Macmillan Publishing Co., Inc.

## New York

Paper Back 1975

المحتوى

ملحق النشر: محمد عبد الرحمن: عذف

تصميم الغلاف : من

**الناشر** : عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاختـ

٦ شارع يوسف نجم - اسيوط - البرج - ٣٢٠٩ - تليفون :

Publisher's EIN FOR HUMAN AND SOCIAL STUDIES  
Yousaf Rahmy St., Suez - Elbaram - A.R.E. Tel : 3851276

## المحتويات

### الصفحة

|                                                                                            |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| مقدمة المترجم ..... ٣٧٩                                                                    |  |
| <b>الجزء الخامس : مصر الإصلاح الجريجوري ..... ٣٣١</b>                                      |  |
| <b>الفصل العاشر عشر : على مشارف العصور الوسطى العالية ..... ٣٣٣</b>                        |  |
| ١ - حضارة العصور الوسطى العالية في المنظور التاريخي ..... ٣٣٣                              |  |
| ٢ - أوروبا سنة ١٠٥٠ ..... ٣٤٠                                                              |  |
| <b>الفصل الثاني عشر : الثورة الجريجورية العالمية ..... ٣٤٧</b>                             |  |
| ١ - طبيعة الإصلاح الجريجوري وأصوله ..... ٣٤٧                                               |  |
| ٢ - النقاش حول أسس المجتمع المسيحي ..... ٣٥٥                                               |  |
| ٣ - النزاع الألماني حول التقليد العلماني ..... ٣٧٧                                         |  |
| <b>الفصل الثالث عشر : الملكية الأنجلو - نورمانية ، وظهور الدولة البيروقراطية ..... ٣٨٧</b> |  |
| ١ - انتصار قليم الفاتح ..... ٣٨٧                                                           |  |
| ٢ - مغزى النزاع الإنجليزي حول التقليد العلماني ..... ٣٩٦                                   |  |
| <b>الفصل الرابع عشر : الحملة الصليبية الأولى وما بعدها ..... ٤٠٣</b>                       |  |
| ١ - أصول المثال الصليبي ..... ٤٠٣                                                          |  |
| ٢ - تقلبات الحركة الصليبية وتدمورها ..... ٤١٥                                              |  |
| <b>الجزء السادس : التعليم ، الدين ، السلطة ..... ٤٢٣</b>                                   |  |
| <b>الفصل الخامس عشر : النمو الثقافي في أوروبا ..... ٤٢٥</b>                                |  |
| ١ - ارتفاع معدل التغير الثقافي ..... ٤٢٥                                                   |  |
| ٢ - المكونات القانونية في حضارة العصور الوسطى ..... ٤٢٧                                    |  |
| ٣ - جيل عظيم : رعماه، خمسة لفكر المشاعر في القرن الثاني عشر ..... ٤٤٤                      |  |
| ٤ - الأدب والمجتمع في القرن الثاني عشر ..... ٤٧٤                                           |  |
| <b>الفصل السادس عشر : الفكر الإسلامي والفكر اليهودي : التحدى الأرسطي ..... ٤٩١</b>         |  |
| ١ - مشكلة التعليم ..... ٤٩١                                                                |  |
| ٢ - العقل والدين في الفكر الإسلامي والفكر اليهودي ..... ٤٩٥                                |  |

## الصفحة

|                                                    |     |
|----------------------------------------------------|-----|
| الفصل السابع عشر : تنوع التجربة الدينية .....      | ٥٩  |
| ١ - مشكلة التدين .....                             | ٥٩  |
| ٢ - تنظيم الزهد .....                              | ٥١٠ |
| ٢ - أبعاد الهرطقة الشعبية .....                    | ٥٢٢ |
| الفصل الثامن عشر : تدعيم الزمامنة الدينية .....    | ٥٣٣ |
| ١ - مشكلة السلطة .....                             | ٥٣٣ |
| ٢ - قيمة الكارزما .....                            | ٥٣٤ |
| ٢ - صعود آل كابييه .....                           | ٥٥٠ |
| الجزء السابع : البحث عن توافق جديد .....           | ٥٥٩ |
| الفصل التاسع عشر : سلام انوسنت الثالث .....        | ٥٦١ |
| ١ - إعادة تثبيت الزعامنة البابوية .....            | ٥٦١ |
| ٢ - المثل العليا البروبيتكانية والفرنسسكانية ..... | ٥٧٠ |
| الفصل العشرون : الواقع الجديد وعيوبه .....         | ٥٧٥ |
| ١ - كاستدرائية الفكر .....                         | ٥٩١ |
| ٢ - السلطة الأخلاقية للدولة .....                  | ٦٠٨ |
| ٣ - اهتمامات المجتمع .....                         | ٦٢٣ |
| الجزء الثامن : الانهيار .....                      | ٦٢٥ |
| الفصل العاشر والعشرين : تحول الواقع الجديد .....   | ٦٢٥ |
| ١ - رغبة الموت في مجتمع العصور الوسطى .....        | ٦٢٩ |
| ٢ - تفكك العالم الفكري في العصور الوسطى .....      | ٦٣٩ |
| ٣ - العنف الجديد .....                             | ٦٥٥ |
| الجزء التاسع : نهاية وبداية .....                  | ٦٥٧ |
| الفصل الثاني والعشرون : بين عالمين .....           | ٦٥٧ |
| ١ - « الخريف » و « النهضة » .....                  | ٦٥٧ |
| ٢ - أفكار ختامية في تاريخ العصور الوسطى .....      | ٦٧٤ |
| دليل القراءة في موضوعات التاريخ الوسيط .....       | ٦٧٧ |

## فهرس الخرائط

### الصفحة

- |                                                                                       |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ١ - الطرق الرئيسية في إنجلترا العصور الوسطى .....                                     | ٣٣٩ |
| ٢ - أوروبا والبحر المتوسط في منتصف القرن الحادى عشر :<br>الحملة الصليبية الأولى ..... | ٤١٦ |
| ٣ - المراكز الثقافية والدينية في أوروبا العصور الوسطى .....                           | ٤٤٣ |
| ٤ - ألمانيا الجديدة.....                                                              | ٥٤٣ |
| ٥ - غزو المملكة الفرنسية .....                                                        | ٥٤٩ |
| ٦ - طرق التجارة في القرن الثالث عشر .....                                             | ٦١٦ |
| ٧ - إيطاليا في مطلع القرن الرابع عشر .....                                            | ٦٣١ |
| ٨ - أوروبا في منتصف القرن الرابع عشر .....                                            | ٦٥٣ |



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة المترجم

إنني إذ أحمد الله أن أعانى على استكمال ترجمة هذا السفر الهام ، ليكون في خدمة الطلاب والباحثين العرب على امتداد وطننا الكبير ، فإننى أحب أن أذكُر القارئ الكريم بأن القسم الأول من هذه الترجمة قد صدر قبل عامين تقريبا ، وهو يتناول فترة العصور الوسطى الباكرة وينتهي عند منتصف القرن الحادى عشر . وهذا هو القسم الثانى من الترجمة العربية لكتاب : The Life and Death of Civilization : The Medieval History لالأستاذ Norman F. Cantor . وهذا القسم يتناول الفترة من منتصف القرن الحادى عشر حتى القرن الخامس عشر ، وهى الفترة التى اصطلاح على تسميتها بالعصور الوسطى العالية ، والعصور الوسطى المتأخرة . وبهذا يكون فى متناول القارئ العربى صورة متكاملة عن الحضارة الأوروبية فى العصور الوسطى . والأهم من ذلك أنه سيجد تحليلا ذكيا ، ورؤيا شاملة لقيام هذه الحضارة وسقوطها .

وعلى الرغم من أننا لانوافق المؤلف فى بعض آرائه ، ولاسيما ما ذكره من أن حضارة العصور الوسطى قد سقطت لأنها فقدت إرادة الحياة فأقبلت على الانهيار ، فإن تحليله لكافة الظواهر التاريخية (اجتماعية ، وسياسية ، وفكرية ، ودينية ، واقتصادية ، وفنية ) يكشف عن قدر كبير من الذكاء والنظرية الشاقبة . وهذا القسم الثانى حافل بالمعلومات المتنوعة فى شتى جوانب الحياة الأوروبية فى العصور الوسطى العالية والمتأخرة ، فى نسق فكري شامل . وربما لا تكون مبالغأ إذا قلت أن هذا الكتاب ضروري لكل دارس أو باحث فى تاريخ العصور الوسطى وحضارتها .

وقد سرت فى ترجمة هذا القسم على نفس النهج الذى انتهجه فى ترجمة القسم الأول : من حيث الالتزام الحرفي بالنص الأصلى مع الحرص ، قدر الإمكان ، على سلامية الأسلوب

الغربي . وأرجو أن أكون قد وفقت إلى إضافة هامة للمكتبة العربية في مجال دراسات العصور الوسطى . ولقد أعد خرائط هذا القسم الصديق الأستاذ الدكتور / أحمد سالم صالح ، الأستاذ بآداب الزقازيق فله مني الشكر والتقدير .

والله الموفق والمستعان

دكتور قاسم عبده قاسم

## الجزء الخامس

### عصر الإصلاح الجريجوري

أواخر القرن الحادى عشر ومطلع القرن الثانى عشر

« كأنما تلقينا ملكتنا منك أنت : وكأنما  
بيدك أنت الملكة والإمبراطورية لا بيد الرب  
... لقد وضعت يدك على أنا الذى توجت  
على العرش ، على الرغم من عدم جدارتى  
بأن أكون بين المتوجين ». .

- هنرى الرابع إلى جريجورى السابع

« إن الجميع ليعرفون أن الملوك والأمراء  
ينحدرون من نسل رجال لا يعرفون الرب ». .

- جريجورى السابع



## الفصل الحادى عشر

### على مشارف العصور الوسطى العالية

#### ١ - حضارة العصور الوسطى العالية في المنظور التاريخي :

لقد حظيت الفترة التي تقاد على مدى قرنين ونصف قرن في التاريخ الأوروبي ، من منتصف القرن الحادى عشر حتى بداية القرن الرابع عشر ، بدراسة أكثر من الدراسة التي حظيت بها أية فترة أخرى في العصور الوسطى . وقد جرت عادة الكتب الدراسية التي تتناول التاريخ الوسيط على اعتبار الفترة السابقة ، الأكثر طولاً ، بشابة فترة تمييزية للسنوات المائتين والخمسين التي كونت العصور الوسطى العالية . وقيل المعايير التاريخية (الهستوجرافية) لحضارة العصور الوسطى إلى اعتبار فترة العصور الوسطى العالية فترة النضج والإبداع في ثقافة العصور الوسطى ، على حين تعتبر الفترة السابقة مجرد فترة واعدة ولكنها غير ناضجة . أما الفترة التي تلت سنة ١٣٠٠ فهى مرحلة اضمحلال وذبول وتحلل . والحقيقة أن العصور الوسطى العالية High Middle Ages تعتبر هي العصور الوسطى « الحقيقة » ؛ إذ أنها هي الفترة التي تكشف عن تلك الخصائص الأخلاقيات والمثل التي تنطبق بحق على مصطلح ومفهوم كلمة « وسيط » .

والأصل في أن الفترة ما بين سنة ١٠٥٠ وسنة ١٣٢٥ قد استرعت انتباه العلماء والأدباء هو أن الشواهد الباقية من حضارتها ماتزال واقعاً ملماساً في غرب أوروبا ، مثل الكاتدرائيات التي ماتزال ، حتى اليوم ، تمثل ثقافة العصور الوسطى . لقد بدأ الكتاب الرومانسيون في مطلع القرن التاسع عشر هذه النزعة لتبجيل مخالفته العصور الوسطى من آثار ، متخذين بذلك موقفاً مناقضاً تماماً لموقف الإنسانيين الإيطاليين وكتاب حرفة التنوير في القرن الشامن عشر الذين كانوا يرون في فن البناء « القروري » فناً يتعجب بمظاهر الهمجية والبربرية التي تستفز فيهم مشاعر الاحتقار . واكتشف الأدباء الرومانسيون وأسلافهم الثقافيون ، الذين أدانوا مظاهر الثورة الصناعية والحضارة الميكانيكية فيما بعد ، فيما خلفته العصور الوسطى من آثار فنية ، عالماً مثالياً يحفل بالجمال والإخلاص والصوفية . فبالمقارنة إلى مغزل القطن ، أو أية منشأة جديدة ، تبدو بنايات الكاتدرائيات في نوتردام ، وشارتر ، وسالزبورى ،

وكولونى ، وغيرها من البناءات الكنسية الباقية من القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، انعكاساً حقيقياً لحضارة أكثر وداعية ، ومثالية ، وإنسانية .

لقد جاء اكتشاف ما في أدب العصور الوسطى وموسيقاه من جاذبية في أعقاب اكتشاف قيمة الآثار المعمارية الكبرى المتخللة عن العصر القوطي . كم كانت المشاعر العامة نبيلة ومخلصة في ذلك العصر الذي أفرز أبطال المؤلفات الأدبية من طراز ملحمة الملك آرثر ، وكم كانت جياشة ومنظمة روح التدين في تلك الحضارة التي قتلت أروع إنجازاتها الموسيقية في الترانيم الجريجورية ! كان هناك كثيرون من ذوى العقول الحساسة في القرن التاسع عشر ، وعرف القرن العشرين منهم عدداً أقل ، وقد قرد هؤلاء وأولئك على المجتمع الصناعي وأداروا له ظهورهم ناجين بأنفسهم من الطمع والفساد الذي استشرى في الدول الحديثة ليجدوا لأنفسهم الملجاً والعزة في الماضي : أى في العصور الوسطى . مثل هذه المواقف تتجسد في كتاب هنرى آدمز Henry Adams الذي يحمل عنوان Mont St. Michel and Charters وهو كتاب يشي بأن ثقافة فرنسا في القرن الثاني عشر كانت محكومة بالشخصية الرمزية للعذراء . كما أن كتاب تيلور H.O.Taylor عن العقل في العصور الوسطى Medieval mind تعبير باكر عن موقف مشابه تجاه العصور الوسطى . وعلى الرغم من أن بعض الأساتذة المتخصصين في تاريخ العصور الوسطى مايزالون يوصون بهذا الكتاب حتى الآن ، فإنه لا يقدم سوى القليل من المعلومات عن التاريخ الثقافي للعصور الوسطى .

وهناك فئات أخرى اجتذبتها حضارة العصور الوسطى العالمية بقوة . فقد كان علماء الكنيسة الكاثوليكية عموماً أشد اهتماماً بالقرنين الثاني عشر والثالث عشر منهم بالعصور الوسطى الباكرة ، ولا غرو فإنهم رأوا فيها ازدهاراً للمسيحية الوسيطة فضلاً عن تحقيق الزعامة الكنسية في المجتمع الغربي . ذلك أن الدور الهام الذي لعبته الفلسفة التوماسية والقانون الكنسي في الحياة الثقافية والإدارية في الكنيسة الكاثوليكية الحديثة ، جعل من الضروري أن يقوم العلماء الكاثوليك بدراسة مكثفة حول أصول هذه النظم الفلسفية والقانونية ، وكيفية نموها في الفترة ما بين ١٠٥٠ وسنة ١٣٠٠ . لقد تأسس فهمنا للحياة الثقافية في القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، بدرجة كبيرة ، على بحوث العلماء الكنسيين الذين عكفوا على البحث والدراسة بمحمية وإخلاص قلما يوجد له نظير بين المؤرخين العلمانيين المتخصصين في العصور الوسطى . وهناك من الكتاب الكاثوليك من تخطى حدود الدراسة

العلمية بحيث أعلنا أن القرن الثالث عشر هو «أعظم القرون». وأن هذا القرن أسعد فترات التاريخ لما اتسم به من الوحدة، والتوافق، والتقدم والرضا.

كذلك وجد المؤرخون الوطنيون في العصور الوسطى العالية حقلًا خصبة للدراسة. إذ أن المؤرخين الألمان ركزوا اهتمامهم بالفترة الواقعة ما بين سنة ١٠٥٠ وسنة ١٣٠٠ بسبب الإنجازات المجيدة التي حققتها الإمبراطورية الألمانية في العصور الوسطى، وأيضاً بسبب العناصر التي حسمت مجرى التاريخ الألماني في الفترة التالية. أمّا بالنسبة لمورخ فرنسا، فكانت العصور الوسطى العالية مرحلة هامة لغاية، لأن هذه هي القرون التي شهدت تكوين فرنسا. ففي سنة ١٠٥٠ لم تكن فرنسا أكثر من مجرد تعبير جغرافي، ومن غمار الفوضى التي سادت إبان السنوات المائتين وخمسين التالية خرجت فرنسا الدولة، وبرزت اللغة والثقافة الفرنسية. فكيف حدث هذا التحول بين الإمارات الإقطاعية غرب الراين؟ إن المؤرخين الفرنسيين ما يزالون عاكفين على البحث عن إجابة لهذا السؤال. أما مورخ إنجلترا، فإنهم يعطون للقرنين الثاني عشر والثالث عشر أهمية توازي أهميتها بالنسبة لمورخ فرنسا. فقد افترض هؤلاء أن السنوات المائتين والخمسين التي أعقبت معركة هاستنجز <sup>(١)</sup> Hastings في سنة ١٠٦٦ تمثل الفترة التشكيلية للتقاليد السياسية الإنجليزية المتزايدة في مجال القانون العام والبرلمان، وهو الأمر الذي أكدته المؤرخون في القرن التاسع عشر، لأن المؤرخين الإنجليز تأثروا بالاتجاه المستمد من الداروينية الاجتماعية Social Darwinism <sup>(٢)</sup> وهو الاتجاه الذي يرجع

١ - تنسب هذه المعركة الهمامة في تاريخ إنجلترا إلى مدينة هاستنجز في جنوب شرق إنجلترا على ساحل القنال الإنجليزي. وفي هذه المعركة استطاع النورمان بقيادة وليم الفاتح أن يهزموا الأنجلو- سكسون وأن يقتلوا ملكهم هارولد الشани ملك وسكس Harold II of Wessex وتترتب على هذه المعركة نجاح الفزو النورماني لإنجلترا وما أعقبه من نتائج - انظر مايلز عن تأثيرات الغزو النورماني. (المترجم).

٢ - رائد هذا الاتجاه في التفسير الاجتماعي هو هيربرت سبنسر H. Spencer . ١٨٣٠ - ١٩٠٣ ، الذي يعتبر ثانى الآباء المؤسسين لعلم الاجتماع. وبعد المبدأ التطوري هو الأساس الحقيقي للذهب سبنسر، وقد نشر أول مقالاته في هذا الصدد في مجلة The Non Conformist سنة ١٨٤٢ عبر فيها عن وجهة النظر التي تذهب إلى أن تكيف الإنسان لوظائفه الاجتماعية يتطور بشكل أسرع حينما لا يحدث تدخل مصطنع في حياته. وحين نشر تشارلز داروين في سنة ١٨٥٩ م كتابه عن أصل الأنواع، استوعب سبنسر المفاهيم الجديدة التي نشرها داروين لقربها من أفكاره بل إنه أشار إلى أنه سبق داروين في التوصل إليها.

عن هذا العالم الاجتماعي وأراءه انظر : نيكولا تيماشيف ، نظرية علم الاجتماع - طبيعتها وتطورها (ترجمة الدكتور محمد الجوهري وأخرين ، دار المعارف ١٩٧٤) . ص ٦٣ - ٧٨ . (المترجم).

كل شيء إلى أصوله الأولى ، فإنهم أحسوا منذ القرن التاسع عشر ، وحتى الآن ، بأن عليهم أن يقوموا بتحليل دقيق للغاية لما مرت به بلادهم من تطورات سياسية وقانونية خلال العصور الوسطى العالية .

أما المتخصصون الأمريكيون في تاريخ العصور الوسطى ، فقد مالوا إلى دراسة القرنين الثاني عشر والثالث عشر وأغفلوا العصور الوسطى الباكرة ، التي كانت دراستها في الجامعات الأمريكية وقائماً على المهاجرين الألمان في غالبية الأحوال . وبالإضافة إلى النزعة الheroic الرومانسية التي يمثلها كل من هنري آدامز ، وتيلور ، ظهر حافز جديد في عشرينات القرن العشرين دفع بالعلماء الأمريكيين إلى تركيز الدراسة في فترة القرنين الثاني عشر والثالث عشر . أما الواقعيون أصحاب الرؤوس الصلبة من أمثال تشارلز هاسكينز وتلاميذه ، والكثيرون من ساروا على دربهم ، فقد خلبت مؤسسات العصور الوسطى وفوهها ألباهيم . لقد تميزت العصور الوسطى الباكرة بالمجتمع الزراعي والتفكك السياسي . وما أن تطلع شمس سنة ١٣٠٠ حتى يستطيع المؤرخون أن يجدوا البرهان الساطع على ظهور دولة بيروقراطية ذات طابع حديث ، فضلاً عن أشكال الرأسمالية التي تعدد طور النشأة . وبذلك وجد المتخصصون الأمريكيون في تاريخ العصور الوسطى في الفترة ما بين سنة ١٠٥٠ إلى سنة ١٣٠٠ بدايات العالم الحديث ، وعكفوا على كشف المسارات الأولى للحكومة البيروقراطية والمجتمع الرأسمالي عن طريق تحليل المؤسسات والنظم الحكومية ، والقانونية ، والإدارية ، والمالية . وأبطال العصور الوسطى الذين احتلوا صفحات كتبهم ، لم يعودوا هم القديسين ، وشعراء الترنياد ، والفنانين الرومانسيين ، بل هم كبار الإداريين ، والمشرعين ، وجبهة الضرائب ، وقد يُقال إن المدرسة الأمريكية ، في تناولها للعصور الوسطى ، إنما تعكس التجربة والمحاجات الاجتماعية ، مثل أيام مدرسة أخرى في مجال دراسة التاريخ في أوروبا . ذلك أن هذه المدرسة جاءت انعكاساً لاهتمامات الفرد الأمريكي المتوسط التعليم بكلفة أشكال النشاط السياسي ، وربما تكون دراسة أوروبا في العصور الوسطى العالية قد اجتذبتهم لأن هذه الفترة شهدت نفس التطور السريع من الفوضى السياسية إلى الحكومة المركزية الذي يميز الولايات المتحدة . فلا غرو أن نجد « هاسكينز » ، واحداً من ألمع تلاميذه هو ستراير R. J. قد كرسا بعض مؤلفاتهما الأولى في التاريخ الأمريكي لدراسة الفترة الاستعمارية .

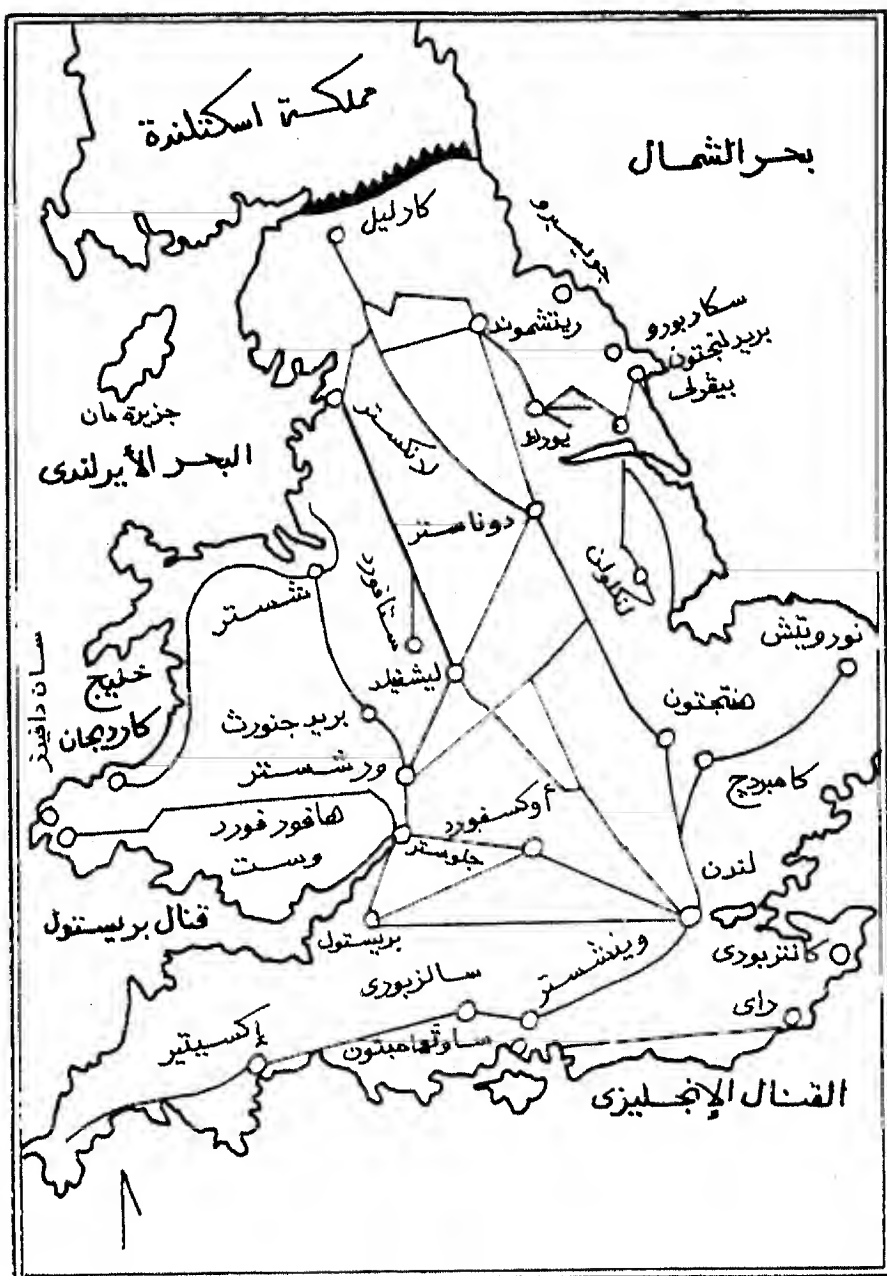
والقيم التي اكتشفتها هذه المجموعات المختلفة من المؤرخين في العصور الوسطى العالية قيم لا يمكن إنكارها ؛ على الرغم من أنه يجب تقييم كل منهم تقييماً كلياً . فلا يمكن لأحد أن

ينكر الجمال ، والتدین ، والنظام ، والإبداع ، والإنجازات السياسية التي قمت في غضون القرنين الثاني عشر والثالث عشر ؛ ولكن السؤال هو : إلى أى مدى استمرت هذه الصفات في الوجود ، وما مدى أهميتها في البناء الكلى لحضارة العصور الوسطى ؟ فضلاً عن أنه ينبغي وضع الصفات المحببة والإنجازات التي قمت إبان العصور الوسطى العالية في مواجهة جوانب القصور والإخفاق . ولا يجب أن يغيب عن البال أن حضارة العصور الوسطى قد تحملت وانهارت في النهاية . إذ أن الكنيسة لم تتمكن من الاحتفاظ بزعامتها ، بل إن الدول الوطنية تعثرت ، ولو مؤقتاً ، وإلى جانب الجمال والنظام وجدت الفوضى والعنف . وإذا ما قرأتنا ما كتبه الناس في القرون الحادى عشر والثانى عشر والثالث عشر لتأكدنا أن أكثرهم تدينًا لم يكونوا قدисين : وإنما كانوا بشرًا حقيقيين غالباً ما أضنهن هموم المشكلات المعاصرة ، فخلف واجهة كنيسة نوتردام ، أو شارتر ، لا يوجد قدر من السلام والرضى أكثر من ذلك الذي يمكن خلف قصر فرساي ، أو قصر الأمم في جنيف ، أو مبنى الأمم المتحدة - بل إنه يمكن أن يكون أقل . إن العصور الوسطى العالية تقدم صورة معقدة للمجتمع ، وهي صورة حقيقة ذات تفاصيل كاملة ، وليس مجرد صورة سطحية للإنجازات البارزة . لقد تم تقييم مغزى هذا الإبداع وأهميته بالنسبة لمجتمع العصور الوسطى ، كما جسدت دلالته على المدى الطويل ، بيد أن هذا تم في الفالب بفضل أولئك الذين لم تلهمهم فلسفة العصور الوسطى وفنونها . ومن الصعب ، بطبيعة الحال ، أن نعم مثل هذه الأحكام على حضارة العصور الوسطى العالية ، التي فسرت في أغلب الأحوال على ضوء بعض القيم ذات المعايير الأخلاقية . بيد أن على المؤرخ أن يتسامل عن السبب في أن حضارة ما استطاعت أن تحقق هذا القدر الكبير من الإنجازات ، ثم عجزت عن حل بعض المشكلات الجوهرية التي كانت واضحة منذ البداية ، وأن يتسامل أيضًا عن السبب في تفكك هذه الحضارة وتحللها بفضل هذه السرعة .

وبينما تكشف الفترة بين منتصف القرن الحادى عشر ومطلع القرن الرابع عشر عن بعض الخصائص التي تجعل منها فترة واحدة متمايزة في التاريخ الأوروبي ، يكشف الفحص الدقيق عن أن هذه السنوات المائتين والخمسين تقسم إلى أقسام أربعة . أول هذه الأقسام هو عصر الإصلاح المجريجوري منذ حوالي سنة ١٠٥ حتى حوالي سنة ١٣٠ . وكان ذلك العصر شبيهًا بعصر الثورات العالمية في التاريخ الحديث ( ثورة البروتستانت ، الثورة الفرنسية ، والثورة الشيوعية ) من عدة وجوه ، كما أنه تيز بالكثير من المجدال والمناقشات التي دارت حول طبيعة المجتمع المسيحي . أما القسم الثاني من العصور الوسطى العالية فإنه يتميز بازدهار التعليم ، والتدین ، والسلطة من سنة ١١٣٠ حتى سنة ١٢٠ . وعلى الرغم من أن

هذا التقدم كانت قد بدأت إرهاصاته قبل سنة ١١٣٠ ، فإن أهميته احتجبت خلف المنازعات التي أثارها الإصلاح الجريجوري ، ولم يحدث قبل نهاية السبعينيات ، التي ميزها السكون النسبي عقب نهاية الثورة الجريجورية ، أن تجلت واضحة تلك القوى الهائلة التي تمثلت في الروح الإبداعية والإنجازات التي تمت في القرن الثاني عشر .

لقد تأثرت كل جوانب الحياة بهذا النمو الإبداعي في مجالات : الدين ، والأدب ، والفلسفة والاقتصاد ونظم الحكم . بيد أن هذه القوى الإبداعية جلبت معها مشكلات خطيرة للغاية ، وبينما كانت شمس القرن الثاني عشر تميل نحو الغروب كان على الحضارة الأوروبية أن تواجه المشكلة الأساسية حول إمكانية التوفيق بين نتائج التعليم ، والتدين ، والسلطة ، أو احتمال أن تقضي التقاضيات المتصارعة في هذه المجالات على وحدة الحضارة الوسيطة وتدميرها . ويترسم القسم الثالث من العصور الوسطى العالمية ، منذ حوالي سنة ١٢٠٠ إلى حوالي سنة ١٢٧٠ بالجهود الجهيدة ، بل والباييسة ، التي بذلت لحل هذه المشكلة الأساسية ، وإقامة توازن جديد في مجتمع العصور الوسطى . لقد كانت هذه الفترة محكمة بالبرامج والأهداف التي حددتها البابا إنوسنت الثالث ، ومن الممكن أن نسمى الاستقرار النسبي والهدوء الذي تميز به القرن الثالث عشر « سلام إنوسنت الثالث » دون أن تكون قد تجاوزنا حدود العدل . هذه الفترة تميز أيضاً بعض من أعظم الإنجازات في الحياة الدينية في العصور الوسطى ، واللاهوت : وهي الإنجازات التي نسبتها باسم كل من سان فرنسيس الأسيسي St. Francis of Assisi وسان ترماس أكونيناس Thomas Aquinas . أما القسم الأخير من العصور الوسطى العالمية فيمتد على طول نصف القرن الذي أعقب وفاة لويس التاسع ملك فرنسا سنة ١٢٧٠ . فقد حدث انهيار في الزعامة ، بدأ بطيئاً في أول الأمر ، ثم لم يلبث أن صار سريعاً للغاية ، وفشل الرفاق ليبدأ عهد جديد من العنف . ولكن هذا العنف لم يعد هو نفس الشراسة الفردية التي عرفتها العصور الوسطى الباكرة ، وإنما كان عنفاً أكثر عقلانية وتنظيمًا تقوم به دولة ضد دولة ، أو تقوم به الدولة ضد الكنيسة . ومن ثم فإنه يتبع على من يقرؤ للعصور الوسطى العالمية أن يفسر أصول الثورة الجريجورية العالمية ويؤكد على نتائجها ، كما ينبغي عليه أن يوضح ما تحمله إبداعات وإنجازات القرن الثاني عشر من دلالات ومضمونين ، فضلاً عن تجسيد النظام الجديد الذي شاده إنوسنت الثالث ، وتفسير الانهيار السريع الذي حان بهذا النظام في أخriات القرن الثالث عشر .



(وفقاً لمعلومات وردت في خريطة ترجع إلى القرن الرابع عشر الميلادي) الطرق الرئيسية في إنجلترا العصر الوسطى

## ٢ - أوريا سنة ١٠٥٠ :

كيف كانت أوريا تبدو سنة ١٠٥٠ ؟ ماهي الملامح والسمات اللافتة للنظر في ذلك العصر ؟ وما الذي كان يسترعى انتباه الرحالة الذي كان يجب أن يجوب أنحاء أوريا في تلك السنة ؟ من الممكن أن يتاح لنا قدر من الرؤية الداخلية في إجابات هذه الأسئلة من خلال مصاحبتنا لراهب أنجلو - سكسوني قام ببرحلة من ديره في بوركشاير البعيدة المقفرة إلى المدينة ( روما ) سنة ١٠٥٠ .

ذات يوم ، وبينما كان صاحبنا الراهب عاكفاً على العمل في حجرة النسخ بالدير ، ينسخ المخطوطات ، استدعاه رئيس الدير ليخبره أنه قد أختير للقيام ببرحلة إلى روما لغرضين : أولهما : أن يبلغ احترام رئيس الدير وتبجيله إلى البابا ليو التاسع الذي كان يقوم بتنفيذ شاملة في الإداره البابوية ، ليعيد للبابوية هيبتها التي كانت قد تدهورت كثيراً طوال قرنين من الزمان .

وثانيهما : أن رئيس الدير أراد من الراهب الشاب أن يحصل على الطلاق لابن عمه الذي كان من النبلاء ، وكان لابد من الترخيص البابوي بهذا الطلاق . وفي ذلك الوقت كان يمكن الحصول على الطلاق على أساس وجود قرابة من الدرجة السابعة بين الزوجين ( في القرن الثالث عشر اقتصر على قرابة الدرجة الرابعة ) ، ولأن كثيرين من نبلاء أوريا كانوا يتزوجون قريبات لهم داخل نطاق درجة القرابة هذه ، فإن الحصول على الطلاق لم يكن صعباً بشرط موافقة البابا .

وانطلق صاحبنا الراهب الشاب على الطريق الروماني القديم المتوجه جنوباً عبر حدود مقاطعة بوركشاير الموحشة ، حيث كانت معظم المستوطنات الدينية التي ازدهرت في القرن الثامن قد باشرت خراباً بسبب غزوات الفикиنج . وحين وصل إلى المناطق البعيدة في جنوب إنجلترا ، راوده حجم حركة البناء والتشييد التي كانت تجري في تلك الأنحاء . والواقع ، أنه في شتى أرجاء أوريا سنة ١٠٥٠ ، كانت الأصوات التي تطرق أذن المرء هي الأصوات الناتجة عن بلطة تقطع أخشاب الأشجار ، أو منشار يعمل في البناء الجديدة . وفي أماكن قليلة ، ولاسيما في المدن الكاتدرائية الكبرى في القارة ، كانت الأبنية الحجرية قد بدأت تحل محل الأبنية الخشبية المعتادة ، على الرغم من أن الصناع الأوربيين كانوا ما يزالون يفتقرن إلى الكثير من الخبرة في البناء بالأحجار ، وفي سنة ١٠٥٠ كانت الغابات تغطي مناطق كبيرة من أوريا ، كما كانت

الغابات أكثر بكثير من الغابات الموجودة اليوم ، على حين كان النمو السكاني يفرض ضغطاً متزايداً على طلب الغذاء . وكان لابد من إزالة الغابات وتعمير الأرض الجديدة . وعلى أية حال ، فإن الأخشاب التي كانت تتوفر عن إزالة الغابات كانت مطلوبة جداً لبناء المساكن ، والقلاع ، والكنائس في المناطق الريفية والحضرية على السواء .

وبعد رحلة دامت عدة أيام وصل راهب يوركشاير الشاب إلى كانتربوري ، التي كانت أول كنيسة لاتينية في إنجلترا ، والتي كان أسقفها وبالتالي هو رأس الكنيسة الإنجليزية . وحين وصل صاحبنا الراهب إلى كاتدرائية كنيسة المسيح ، أي كانتربوري ، لم يدهش كثيراً حين وجد جمعاً كبيراً من الناس هناك ، بينهم الملك إدوارد المعترف Edward the Confessor . كان إدوارد ، كما يستدل من اسمه ، رجلاً تقيراً وقديساً إلى أبعد الحدود ، على الرغم من أنه كان ، مثل كل القديسين الجالسين على العروش ، ضعيفاً عاجزاً . ووجد راهب يوركشاير الملك إدوارد مشغولاً بأحب الأعمال إلى قلبه : أي وضع ذخائر مقدسة جديدة في كنيسة المسيح . وقد لاحظ الراهب نظرات الاحتقار والازدراء في عيون النبلاء الإنجليز وهم ينظرون إلى مليكهم العاجز عن القيام بوظيفة الملك كما يراها البرمان ، أي أن يكون قائداً حربياً . وحين واصل رحلته جنوباً لاحظ أيضاً الفوضى المستشرية والحرروب المستمرة بين النبلاء الإنجليز ، مما كان دليلاً على أن المملكة كانت على شفا حفرة من التدهور والانحلال .

وعبر راهب يوركشاير القنال الإنجليزي لينزل على ساحل نورماندي . وهناك وجد عالماً يختلف عن إنجلترا ، خاصة من حيث التنظيم الحكومي والحياة الثقافية . ذلك أن حاكم نورماندي لم يكن قديساً بأي حال ، فهو الدوق وليم ابن الزنا William the Bastard ، على الرغم من أنه أثبت أنه صديق عظيم للكنيسة ، كما كانت علاقته بالباطل البابوي وطيبة للغاية . وكان على التقىض من إدوارد المعترف ، إذ كان يسيطر تماماً على النبلاء في دوقيته ، واستغل المؤسسات الاقطاعية لتدعم سلطته وتتوحيد أراضيه . وفي نورماندي تأثر راهب يوركشاير كثيراً بالبناء الذي يجري على قدم وساق ، ولاسيما بناء الكاتدرائيات والأديرة الكبيرة . ولقد لفت انتباه الراهب أن كثريين من زعماء الكنيسة في نورماندي كانوا من أصول إيطالية أو من مناطق الراين ؛ وفي أي من الحالين فإنهم وفدو من مناطق خاضعة للإمبراطورية الألمانية ، إسمياً على الأقل . وقد جندتهم الدوق ، كما فعل أسلافه من قبله لتحسين وتطوير الخصال الثقافية لرجال الكنيسة النورمانديين ولكن يساعدوه في الأعمال

الإدارية والقانونية . كان الراهب معتاداً على الكنائس الخشبية في الجلترا لدرجة أنه لم يكن هناك أى مبنى حجري في وطنه ، وإذا وجدت مبانى حجرية فإنها حقرة صغيرة . وقد أدهشته كثيرة المحاولات التي كانت تجرى لإقامة المنشآت الكنسية العالمية ، والاهتمام الجديد بالخط الرأسى في البناء . ولاشك في أن هذا كان أمراً جديداً في عمارة الكنائس في شمال أوروبا ، ولم يكن له مثيل في الجلترا ، على الرغم من أن أغاطا معمارية مشابهة كانت قائمة في شمال إيطاليا حيث وقد كثيرون من زعماء الكنيسة النورماندية .

وفي نورماندي تقابل الراهب الإنجليزي مع قس كان عائداً من جنوب إيطاليا ، حيث كان قد ذهب موعداً من قبل بارون نورمانى . وكان هذا الأخير قد انضم إلى حملة للنهب قبل عدة سنوات ، وكان آنذاك مشغولاً بغزو هذه البلاد الشريرة . وسمع الراهب الأنجلو - سكسوني من القس النورمانى عن عالم غريب ، أى مناطق البحر المتوسط الثانية الغربية ، التي يسكنها المسلمين ، الذين كان الغرب يخشاهم ويكرههم ، والبيزنطيون الحفظاء . وكان هذا العالم ينعم بحياة حضارية مريحة تفوق أحلام الشماليين وجشعهم . ففي سنة ١٠٥٠ كانت السيادة الإسلامية والبيزنطية على هذه البلاد الأسطورية تواجه التحدى من جانب الفرنجة الهمجيين للمرة الأولى ، وكان معروفاً كذلك أن أمراً، إسبانياً المسيحيين كانوا قد بدأوا في دفع أعدائهم المسلمين حتى في إسبانيا ، حيث كان حكم الصليب محصوراً في إمارات جبلية ضئيلة لفترة طويلة ، على حين تمعن المسلمين بشراء ومباهج قرطبة وغيرها من المدن الذهبية في أبييريا<sup>(١)</sup> .

ومن نورماندي عبر الراهب الإنجليزي إلى أراضي الفلاندرز ، حيث كانت هناك عدة أديرة كبيرة قام بزيارتها وفي أثناء وجوده في الفلاندرز أدرك لأول مرة وجود نوع من الناس لم يعرفهم من قبل ، قوم يعيشون في مدن مسورة ويطلق عليهم اسم « البورجوازيون Bourgeois » . ولم يكن هؤلاء من الأكليروس ، أو الأقنان العاملين في خدمة السادة الإقطاعيين ؛ وفي مدن مثل غنت Ghent وبريس Ypres كانوا يؤلفون طائفة جديدة في مجتمع العصور

١ - استخدم المؤلف عبارات قاسية في وصف المسلمين للدلالة على هذا المعنى نفسه . وهنا ينبغي أن نشير إلى أن المسلمين في الأندرس كانوا يتمتعون بشمار حضارة هم الذين أرسوا دعائهما ولم يرثوها عن الفيزيقوط ( القوط الغربيين ) الذين كانوا على حال من الجهل والتخلّف لم تكنهم من الصمود أو حتى المساهمة في حضارة شبه الجزيرة على الرغم من مساندة الكنيسة الكاثوليكية لهم . وفي هذا المقام اكتفى بما ذكره كانتور نفسه عن القوط الغربيين في الفصل الرابع من كتابه . ( المترجم )

٣٤٣

الوسطى ، كان الراهب الإنجليزي يعرف ثلاث طبقات اجتماعية لاغير - أولئك الذين يحاربون ، والذين يُصلون ، والذين يعملون - ولكن هؤلاء البورجوازيين كانوا يتكسبون عيشهم من صناعة المنسوجات الصوفية والاتجاه فيها . وكان يأخذون بعض هذه المنسوجات إلى معارض في شمبانيا Champagne حيث تباع وتصدر إلى إيطاليا وغيرها من البلاد البعيدة . وقد خرج العديد من البورجوازيين منخلفية اجتماعية غامضة ومجهولة : إذ أن بعضهم جاوا من الشرائح الدنيا من طبقة الفرسان ، وقيل إن البعض كانوا أقناناً في الأصل . ولم يكن البورجوازيون قوماً يتميزون بالبشر والسرور ؛ ذلك أنهم كانوا يفتقرن إلى الأمان ، وقد لفهم الخوف برداة البغيض . إلا أنهم في الوقت نفسه كانوا على قدر كبير من المهارة وقوية الشكيمة . فقد كانت بنيةهم النفسية والثقافية أكثر عقلانية من بنية طبقة النبلاء والفرسان ، بل إنها كانت أشد تعقيداً من بنية كثيرون من رجال الكنيسة . كانوا يبدون جشعين غير أمناء ، ولكنهم في الوقت نفسه كانوا أتقيناً ومتدينين كأفراد وجماعة بدرجة حيرة الراهب البسيط القادر من يوركشاير . ولم تكن لهؤلاء البورجوازيين ، الذين يقفون خارج نطاق البناء الاجتماعي التقليدي ، أية سلطة سياسية ، كما أن وضعيتهم في ساحات القضاء لم تكن قد تحددت بعد على شكل دقيق . أما الشيء الوحيد الذي كان يحوزتهم . فهو ذلك القدر الكبير من المال الذي وظفوه في بناء أسوار قوية حول مدنهم ، وفي إقامة الكنائس البلدية ، وبينما المساكن المريحة إلى حد ما في الشوارع الضيقة المزدحمة القدرة في مدنهم ، كما أنهم استخدمو هذا المال أيضاً لشراء امتيازات الحكم الذاتي من كونت الفلاندرز .

أيقن الراهب الإنجليزي أن الطريق ما يزال طويلاً أمامه حتى ينهي رحلته بالوصول إلى روما ، وأنه قد آن الأوان لكي يترك الأديرة المريحة ، ومدن أقليم الفلاندرز العجيبة . وحتى إذا كان باستطاعته أن يتبع الطريق المباشر إلى روما من خلال وسط فرنسا - وهو الأمر الذي لم يكن ليقدر أن يفعله لأن مناطق الوسط لم تكن خاضعة لسيادة أحد ، كما كانت تغص بالبارونات اللصوص - فإن الرحلة كانت ستستغرق شهرين . فاتجه من الفلاندرز إلى باريس بقصد أن يأخذ طريق الراين جنوباً مروراً بالمركز الكنسي في ليون .

وكان ما أثر فيه آنذاك وهو يتتابع رحلته هو ذلك العدد الكبير من السادة الإقطاعيين ، والتجار ، والكنيسة الذين قابلهم على الطريق . كان ثمانين بالمائة من الناس في أوروبا ما يزالون لا يتحركون بعيداً عن مسقط رأسهم طوال حياتهم لمسافة تزيد عن عشرين ميلاً ،

ولكن الطبقات العليا في أوروبا كانت قد بدأت تتحرك . وكانت الرحلة والسفر أمرًا محفوفاً بالمخاطر ؛ إذ كانت الطرق سيئة بدرجة لا تصدق ، كما كان اللصوص وقطعان الطرق ينتشرون في كل البقاء . ولكن في رحاب هذه الحضارة التي كان إيقاع الحياة فيها يتضاعد ، تختبئ على الرجال ، وعلى النساء أحياناً أن يسافروا إلى مسافات بعيدة . وقد سهل استخدام اللجام والمحدوة للخيول ، والذي عرفته أوروبا قبل مائة سنة ، من عملية السفر إلى حد كبير .

كانت باريس مدينة غريبة إلى حد ما ، إذ كانت تعكس الظروف الخاصة التي كانت الملكية الفرنسية تجتازها . فعلى مسافة عشرة أميال فقط من المدينة كان الريف محكوماً بالقلاء التي يسكنها البارونات اللصوص ، ويقال إن ملوك آل كابيه كانوا يخشون الخروج من أسوار مدinetهم . أما أكثر شيء مس شفاف قلب راهب يوركشاير فهو دير سان دوني St. Denis الملكي الكبير ، والذي كان أكثر ارتباطاً بمصائر ملوك آل كابيه من ارتباط نظيره دير ويستمنستر Westminster القائم عبر القناة الإنجليزى بمصائر الملوك الإنجليز - سكسون . ففي دير سان دوني كانت تحفظ التيجان والشعارات الملكية ورموز الناج الفرنسي . وهو ما يعني أن الملكية الكابية كانت ذات خصال مقدسة . ولكن الاحتفال الفخم الذي كان يتم فيه المسح المقدس والتتربيج لم يكن ذا تأثير على الأمراء الاقطاعيين في فرنسا ، على الرغم من أنه كان تأكيداً على التزام ملوك آل كابيه تجاه الكنيسة ، لأن الأمراء كانوا مستقلين ولم يعترفوا بسيادة باريس إلا على نحو شكلي فارغ .

وقد طلب رئيس دير سان دوني من زائره الإنجليزي أن يتوقف ، وهو في الطريق إلى روما ، في دير كلوني الكبير قرب ليون . ذلك أن رئيس الدير نفسه كان في الأصل من رهبان دير كلوني ، مثل كثير من رجال الكنيسة في نورماندي . والواقع أن الراهب الإنجليزي كان قد سمع بالفعل روايات مدهشة عن كلوني ، الذي كان أكبر أديرة ذلك الزمان ، والذي قيض له أن يعبر عن وجهة نظر الكنيسة في أواسط القرن الحادى عشر . ولم يخب ظن الراهب الإنجليزي ؛ إذ كان دير كلوني مطابقاً لما كان مفروضاً أن يكون عليه . وقد تأثر ، مثل غيره من الزائرين ، بعظمة البناء ، وتعقد مراسم الخدمة الكنيسة فيه ، فضلاً عن النظام والإخلاص اللذين اتسم بهما الرهبان الكليونيون . والحق أن أولئك الرهبان كانوا يعيشون حياة أكثر راحة وأكلون أفضل بكثير مما كان الرهبان البندكتيينون السذج في يوركشاير ينعمون به . فلم يكن الرهبان الكليونيون يقومون بأية أعمال بدنية ، كما أنهم لم يكرسوا وقتاً كثيراً للتعليم

والدراسة . لقد قنعوا بالعيش على ريع الضياع والأوقاف التي أغدقها عليهم حكام أوروبا المعجبون بهم ، من أمثال الإمبراطور الألماني هنري الثالث الذي كان يؤازر النظام الكلواني مؤازرة خاصة . ألم يكن الوقت قد حان بعد لأن تكون حياة الرهبان انعكاساً للزعامنة الديরية في المجتمع ؟ ألم يكن الرهبان الكلوانيون هم حقاً أمراء الكنيسة ؟ الواقع أن كثيرين من الرهبان الكلوانيين كانوا من أصل أرستقراطي أو من أحفاد الأمراء ، أفلم يكونوا بذلك جديرين بزعامة الكنيسة ؟ لقد أحبوا الكلوانيون على هذه الأسئلة بالإيجاب ، بل إن الرهبان الذين كرسوا أنفسهم لحياة أكثر بساطة وخشونة تعين عليهم أن يسايروهم مدة طويلة . كان الكلوانيون قانعين بالعالم كما هو : فقد كان واضحاً أنه عالم يتسم بالكمال ، لأنه عالم يمارس فيه المتدينون أمثالهم تأثيراً سياسياً قوياً ، كما كان الحكام الألمان والإنجليز والفرنسيون يحققن ما يليه عليهم ارتقاهم عرش الملكية الثيوقراطية .

كان الصوت الذي غالباً ما طرق أذني الراهب الإنجليزي في رحلته ، بعد صوت فشوس الفلاحين في الغابات ، هو صوت الأجراس التي كانت تتجاوب أصواتها من ذلك العدد المتزايد من الكنائس والأديرة . وفي كل مكان ذهب إليه الراهب الإنجليزي شاهد كنائس جديدة تبني فوق الأرض التي غلّكتها الكنيسة والتي أوقفها عليها كبار النبلاء . لقد كان التدين يبسّط جناحيه على المجتمع : وكان من دواعي سروره أن يجد في كل مكان رجال الكنيسة المخلصين ، والنبلاء ، والبورجوازيين ، بل والفلاحين الذين يفهمون مذاهب العقيدة وينظرون إليها بجدية بالغة - تلك المذاهب التي كان أتباع سان بندكت قد حملوها إلى حدود أوروبا منذ زمن طويل .

هذه المتع السعيدة التي عاشها راهب يوركشاير انقطعت بوصوله إلى مدينة ميلانو بعد رحلة عبر مرات جبال الألب . وكما كان الحال زمن سان أمبروز ، كانت ميلانو تدين بالسيادة لأسقفها ، بيد أن عناصر جديدة كانت قد طرأت على الحياة في ذلك المركز الكنسي الكبير ، وهي عناصر وجدتها الراهب الإنجليزي مثيرة للدهشة ومثيرة للاضطراب أيضاً . فقد كانت تعيش هناك طائفة كبيرة من البورجوازيين المعادين لحقوق الأسقف السياسية التقليدية ، وإلى جانبها طبقة من البروليتاريا الصناعية التي تغض بالمرارة ضد جميع السلطات التنظيمية بحيث تحولت إلى طبقة ثورية من العامة بفعل المذاهب الأنافية والمتعلقة بسفر الرؤيا . وهنا وجد الراهب الإنجليزي نفس الدين الفردي الحضري المكثف الذي وجده من قبل بين سكان المدن

الفلمنكية . ولكن هذا التدين في ميلانو تضخم إلى الحد الذي جعل منه مشكلة كبيرة تعين على الكنيسة مواجهتها . وكان البورجوازيون المتعلمون ينظرون بازدراه إلى كثييرين من رجال الكنيسة ، الذين كانوا فاسدين وغير أهل للثقة فعلاً ، لقد كان الجرو الديني في المدينة هو جو الشوق الروحي الذي وصل إلى حافة التمرد والهرطقة ، ولم يكن من السهل تحويله أو إرضاؤه.

كان الراهب الإنجليزي مسروراً لأنه ليس مضطراً لرعاية البورجوازيين والبروليتاريا في ميلانو ؛ وقد كان من دواعي راحته أن يسمع أن بابريه ليو التاسع الإصلاحية تعجل بالاهتمام بفشل هذه المواقف المتراجعة . ولكن حين وصل في نهاية المطاف إلى روما وجال عبر بناياتها الخربة المهجورة ، ومر بشارعها القذرة المنفرة ، ليصل إلى كنيسة القديس بطرس اكتشف أن ثمة أفكاراً مريبة تدور بين الناس . فقد كان ليو التاسع ألمانياً مثل الإمبراطور هنري الثالث ، ولكنـه كان يكرس نفسه لإصلاح البابوية تحت رعاية الإمبراطورية ، ولكنـ الكرادلة الشبان الذين أحضرهم إلى روما كانوا يرون الأمور بمنظور مختلف فيما يبدو . إذ أنهـ لم يكتفوا بالحديث عن التدهور والفساد المتفشـي بين رجالـ الكنيسة بلـ همـ تقطـرـ بالـ مـرارـة ؛ وإنـماـ انتقدـواـ فيـ بعضـ الأـحيـانـ مـدىـ صـلاحـيـةـ التـناـولـ الـكـلـوـنـيـ لـلـعـيـاـةـ الـدـيـنـيـةـ .ـ وهـنـاكـ تـرـدـدـتـ نـفـمـةـ جـدـيدـةـ تـبـعـثـ عـلـىـ الـاتـرـاعـاجـ ،ـ وـيـبـدـوـ أـنـهـاـ قـدـ جـرـتـ فـيـ اـجـاهـ مـضـادـ لـكـلـ مـاحـازـ إـعـجابـ الـراهـبـ الإـنـجـليـزـ أـنـتـهـ رـحـلـتـ إـلـىـ الـجـنـوبـ .ـ فـقـدـ وـجـدـ فـيـ كـلـامـ الـكـرـادـلـةـ الشـبـانـ وـمـوـاقـفـهـمـ مـنـ التـهـورـ وـالـطـيـشـ مـاـيـشـابـهـ عـلـىـ نـحـوـ مـاـ معـهـ تـهـورـ الـبـورـجـواـزـيـيـنـ فـيـ مـيـلـانـوـ وـالـمـدـنـ الـفـلـمـنـكـيـةـ .ـ وـكـانـ رـاهـبـ بـورـكـشـاـيـرـ الشـابـ سـعـيدـ بـالـحـاجـ مـهـمـهـدـ عـلـىـ وـجـهـ السـرـعـةـ وـحـصـلـ لـسـيـدـهـ عـلـىـ الـطـلاقـ .ـ وـهـاجـهـ الشـوقـ لـأـنـ يـبـدـأـ رـحـلـةـ العـودـةـ إـلـىـ وـطـنـهـ عـبـرـ أـورـيـاـ التـىـ لـمـ يـكـنـ يـعـرـفـ بـحـالـ الـكـمالـ فـيـهاـ .ـ كـلـ أـولـئـكـ الـذـيـنـ كـانـتـ سـعـادـهـمـ وـغـبـطـهـمـ تـبـدـوـ أـمـرـاـ عـابـراـ .ـ

## الفصل الثاني عشر

### الثورة البريجورية العالمية

#### ١ - طبيعة الإصلاح البريجوري وأصوله :

تعتبر السنوات الشمانن التي تند منتصف القرن الحادى عشر حتى نهاية العقد الثالث من القرن الثانى عشر من أكبر منعطفات التاريخ الأولى . إذ كانت تلك فترة التغيرات ذات الأهمية الحيوية في شتى جوانب الحياة والتي تحدث في آن واحد معاً وسرعة كبيرة لاتجعل أياً من المعاصرين يستطيع التنبؤ بنتائجها البعيدة المدى . والمثير أيضاً لا يستطيع ، على الرغم من أنه يتأمل الأحداث بعد وقوعها بفترة ، وعلى الرغم من الجهد الشاق المضنى الذي يبذل ، أن يحل الغموض الذي يكتنف كافة العلاقات السببية التي تسببت في بداية هذه الطرفات في الحياة السياسية ، والاقتصادية ، والدينية ، والفكرية ؛ ومن ثم فإنه من هذه الناحية فقط تتشابه هذه السنوات الشمانن مع الفترات الحرجة التي مر بها العالم الحديث : في النصف الأول من القرن العشرين . ففي هذه الفترات الفاصلة في تاريخ الغرب انفجرت قوى التغيير التي عانت طریلاً من الإحباط مثل الطوفان مخلفة وراءها حظام نظام قديم ، وأساساً لنمط جديد متغير من الحياة الاجتماعية . وفي معظم الأحيان يظهر الإنسان الغربي كمن يسير وهو نائم ، إذ أنه يتقبل بطريقة سلبية البناء الاجتماعي الذي تم على مدى القرون الماضية . فهو يتابع مثلاً معيناً يكون عثابة الإلهام للحركة الثقافية . ومع الجديد في حياته يتحرك الإنسان في الغرب بعيون مفتوحة ، ولكن وعيه بالتجاه حركته ما يزال وعيًا جزئياً .

كان العصر الذي شهد الإصلاح البريجوري والنزاع حول التقليد العلماني واحداً من تلك الفترات التاريخية التي تتميز بحركة تغير أساسية وسرعة في الوقت نفسه . فقد كانت تلك هي فترة النمو التجارى الضخم ، وفترة نمو المجتمعات الحضرية ، وفترة التعبير الأول عن نفوذ الطبقة البرجوازية الجديدة في الميدان السياسي . وقد شهد ذلك العصر ميلاد أول ملكية ناجحة حقاً في العصور الوسطى في إنجلترا الأنجلو - سكسونية على أساس من المؤسسات الاقطاعية والوسائل والهيئات الإدارية التي كونها الدوقيات النورمان بنظرتهم الثاقبة ورؤيتهم المستقبلية . كان ذلك عصراً انتهت فيه عزلة حضارة غرب أوروبا الجديدة عن عالم البحر المتوسط . وبدلاً من هذه العزلة ، التي كانت قائمة منذ القرن الشامن ، توغلت شعوب غرب

أوروبا سياساً واقتصادياً في حوض البحر المتوسط بهدف النيل من المسلمين والبيزنطيين الذين طالت سيطرتهم على أراضي عالم البحر المتوسط وتحكموا تماماً في تجارة البحر المتوسط من الشمال . لقد كان ذلك عصرًا يتمسّ بالحيوية الفكرية الفائقة التي شهدت أهم الإسهامات في اللاهوت المسيحي اللاتيني منذ أوغسطين ، كما شهد ذلك العصر كيف تحولت بعض المدارس الكاتدرائية في فرنسا وبعض مدارس البلديات في شمال إيطاليا إلى جامعات القرون التالية . لقد كان ذلك عصرًا يتمسّ بالحيوية الدافقة في الفكر التشريعي ، ففيه تمت دراسة القانون الروماني دراسة متأنية للمرة الأولى منذ عصر الغزوات البرمانية في القرن الخامس ، كما شهد ذلك العصر خطوات واسعة في سبيل جمع القانون الكنسي وترتيبه .

ولكن ، مثلما هو الحال في فترات التغيير الأساسي في التاريخ الحديث ، ينبغي على المؤرخين أن يضعوا هذه الإنجازات في المرتبة الثانية من الأهمية بعد النضال الإيديولوجي . ذلك أن حصيلة النزاع الطويل المدى حول النظام السليم الذي يجب إقامته في العالم تمثل في النموذج الحضاري العالمي الذي سيبرز من طيات هذا الصراع ليسود طوال القرون التالية . كانت الفترة بين سنة ١٠٥٠ وسنة ١١٣٠ محكمة بمحاولة لثورة عالمية تركت تأثيرها الفعال للغاية على كافة جوانب التغيير الاجتماعي الأخرى . ويبدو ، بالنظر إلى الماضي القريب ، أنه كان من الضروري للانقضاض الشورى أن يهز النظام الذي عرفته العصور الوسطى الباكرة من الأساس ، وذلك حتى تناح للقوى السياسية ، والاقتصادية ، والفكرية الجديدة أن تناول فرصتها في التطور والتقدم في مواجهة المؤسسات والأنكار القديمة .

يتميز تاريخ الغرب بأن مصيره قد تشكل بفضل أربع ثورات عالمية انهارت في طياتها الانبعاثات القديمة وخرجت من غمارها أنكار ونظم جديدة . فالثورة العالمية ثورة واسعة النطاق ، متغلفة ، وشاملة على الصعيد العالمي ، وفيها تبرز أيدلوجية جديدة ترفض نتاج قرون عديدة من التقدم الذي ينتظمها النظام السائد وتتادي بنظام جديد في العالم . هذه الثورات العالمية التي حدثت في التاريخ الحديث معروفة قاماً : ثورة البروتستانت في القرن السادس عشر ، والثورة التحررية في القرن الثامن عشر ، والثورة الشيوعية في القرن العشرين . ويعتبر النزاع حول التقليد العلماني ، والذي أوجده الإصلاح البريجوري ، أولى الثورات العالمية الكبرى في التاريخ الغربي ، كما أن مساره يتبع نفس النموذج الذي سارت عليه الثورات المعروفة في التاريخ الحديث .

إذ أن كلا من الثورات العالمية بدأت بشكوى عادلة من الأخطاء الأخلاقية الكامنة في النظام السياسي ، أو الاجتماعي ، أو الديني السائد . وفي النزاع حول التقليد العلماني كانت شكوى زعماء الثورة ، الذين عرقو باسم « المصلحين الاجتماعيين » ، منصبة على سيطرة العلمانيين على الكنيسة ، وtorطها في الالتزامات الاقطاعية . فقد أدى هذا النظام إلى حالات حادة من سوء الاستغلال ، لاسيما فيما عرف باسم « السيمونية » ( أي بيع الوظائف الدينية ) . الذي تم تعريفه بشكل عام بأنه تدخل العلمانيين في النظام الصحيح للوظائف الكنسية والقدسية . وكان البريجوريون على حق تماما في إدانتهم للسيمونية باعتبارها هرطقة وخروجا على الدين .

ومن سمات جميع الثورات العالمية وخصائصها ، على أية حال ، أنه على الرغم من أن كلا منها بدأت بشكوى من الفساد المتفشى في النظام العالمي السائد ، فإن الهدف النهائي الذي كان يحدده المنظرون والملفكون الثوريون لم يكن هو إصلاح النظام السائد ، وإنما القضاء عليه واستبداله بنظام جديد . وفيما يتعلق بالنزاع العلماني ، كان التحرر الكامل للكنيسة من سيطرة الدولة ، وإنكار أية صفات مقدسة للملكية ، وسيادة البابوية على الحكم العلمانيين هي أسس النظام المثالي الجديد .

وكما في جميع الثورات العالمية ، كانت إيديولوجية البريجوريون تستوجب معارضته قوية من جانب كل من أصحاب المصالح والمنظرين المخلصين المدافعين عن النظام القديم . وبعد عدة منازعات شرسة ، وفيض من الكتابات الدعائية ، كانت النتيجة حربا لا هراوة فيها ، كما أن استقطاب المجتمع المتعلّم بين الثوريين والمحافظين قد أدى إلى وجود مجموعات كبيرة من المعتدلين المحايدين وبينهم بعض أفضل فنّكري ذلك الزمان ، ومن كان يقدّرهم إدراك جوانب الخطأ والصواب لدى كل من الجانبين .

وكما هو الحال في كافة الثورات العالمية الأخرى ، كان نجاح المفكرين المشتبكين في النزاع العلماني محدوداً في مجال خلق النظام الجديد . لقد نجحوا في تدمير النظام القديم ، ولكن العالم الجديد لم يكن هو المدينة الفاضلة التي كان الثوريون يحلمون بها . وإنما كان بناء النظام السياسي والديني على أساس كل من العناصر القديمة والمتحدة على حد سواء ، كما كانت الفرصة متاحة أمام النقائض البشرية المتمثّلة في الطمع وحب السلطة . لقد كسبت الكنيسة تحرراً واسعاً المدى من السيطرة العلمانية ، كما كان هناك تحسّن ملحوظ في المستوى الأخلاقي

والفكري لرجال الدين .. ولكن الكنيسة نفسها ، منذ عصر النزاع العلماني ، صارت أكثر اهتماماً بالشنون الدنيوية ، وبذلك دخلت بابورية العصور الوسطى العالمية في منافسة مع الملوك والأباطرة على الشروة والسلطة وفازت في هذه المنافسة . لقد صارت الكنيسة نفسها دولة تحكمها الإدارة البابوية .

وكما هو الحال في جميع الثورات العالمية الأخرى ، كان المفكرون أنفسهم أثناة النزاع العلماني متعددين على أشد أهداف الثورة إلحاها وأكثرها تحديداً . وعندما مضت الثورة في طريقها انقسم البريجوريون إلى جناح معتدل وجناح راديكالي متطرف ، وعلى رأس كل من الجناحين عدد من الكرادلة البارزين . فقد كان على رأس الراديكاليين هومبرت Humbert وهليبراند ، على حين تزعم المعتدلين بطرس داميانى Peter Damiani . وكما هو الحال في الثورات العالمية الحديثة ، ظلل الراديكاليون لفترة قصيرة يسيطرون على حركة الإصلاح البريجوري ، وهي فترة كانت كافية لتدمير النظام القديم . ولكن عندما أدرك المحافظون والمعتدلون في النهاية أهداف الراديكاليين الحقيقية وشراستهم التي لا تعبأ بالنتائج ، فقد الراديكاليون زعامتهم وباتوا غير قادرين على تحقيق مثلهم الميالية .

وكما هو الحال في الثورة العالمية الحديثة ، خسر الراديكاليون زعامتهم ، ولم يتولها المعتدلون من جسانتهم والذين كانوا قد أزاحوهم جانياً من قبل ، وإنما تولاها السياسيون ، ورجال الدولة الواقعيون الذين أوقفوا مسيرة الثورة محاولين إعادة تركيب توليفة جديدة من شظايا النظام القديم والمجازات الثورية ، أي توليفة تضمن التقدم . هذا الاتجاه واضح تماماً في البابا اريان الثاني Urban II في العقد الأخير من القرن الحادى عشر ، وقد صار هو الاتجاه السائد في البابوية في عشرينيات القرن الثاني عشر .

وكما هو الحال في جميع الثورات العالمية ، لم يصل النزاع حول التقليد العلماني قط إلى حل نهائي وكامل . ذلك أن الأفكار الجديدة التي تولدت عند الأجيال الجديدة أفرغت المسائل القديمة من مضمونها ، وتحول أبناء الأجيال الجديدة إلى اهتمامات أخرى ومشكلات جديدة ، ومثلكما لم يستطع فولتير وهيمون أن يفهموا السبب الذي جعل الناس في القرنين السادس عشر والسابع عشر يحاربون من أجل مبادئ لاهوتية غامضة معقدة فإن رجال الكنيسة المتعلمين في ثلاثينيات القرن الثاني عشر لم يفهموا السبب الذي جعل البابوات والملوك يتنازعون على التقليد العلماني قبل عشرين أو ثلاثين سنة فقط .

وريما يمكن أن نعتبر ، بحق ، أن عصر النزاع العلماني هو نقطة التحول في تاريخ حضارة العصور الوسطى . لقد كان هذا العصر هو إنجاز العصور الوسطى الباكرة ، لأنه في هذه العصور اعتنقت الشعوب البرمانية الدين المسيحي ، ومن ناحية أخرى ، فإن نموذج النظام الديني والسياسي الذي ساد في العصور الوسطى العالية قد بُرِزَ من خلال حوادث وأفكار النزاع حول التقليد العلماني .

والرأي القديم ، القائل بأن الحركة الكلونية كانت هي الإلهام المباشر للإصلاح البريجوري ، لم يكن ساذجا فحسب ، وإنما كان يناقض الحقيقة تماماً . لقد ثار البريجوريون ضد توازن العصور الوسطى ، ومن ثم كانت ثورتهم ضد كثيرون من الأشياء التي كان دير كلوني والأديرة التابعة لها يمثلونها في القرن الحادى عشر . فما هي إذن أصول وأسباب حركة الإصلاح البريجوري التي كانت سبباً في نقطة التحول الحاسمة في التاريخ الوسيط ؟ إن من يحاول تفهم أسباب الثورات العالمية الحديثة ومراحلها الأولية لن تدهشه صعوبة تحديد أسباب الثورة العالمية في العصور الوسطى ورصد مراحلها . ذلك أن كثيراً من جوانب هذه المشكلة لم تخضع بعد للدراسة المكثفة . ولاسيما أن عدداً محدوداً من قادة كنيسة القرن الحادى عشر هم الذين حظوا بدراسة جادة عن حياتهم . ولكن معلوماتنا عن تلك الفترة تقدمت بالقدر الذي يكفى للكشف عن أصول الثورة في خطوطها العريضة على الأقل .

لقد كانت حركة الإصلاح البريجورية هي النتاج الطبيعي ، ولكنها لم تكن أبداً النتاج المحتمى ، للتوزان الذي شهدته العصور الوسطى الباكرة . إذ أنه عندما توغلت الكنيسة في أواخر القرن الحادى عشر وفي القرن الثانى عشر في شؤون العالم تدخلأً مطرداً ، لكنه تفرض مثلها وقيمها على المجتمع العلماني ، بدأت تواجه احتمالاً خطيراً بفقدان هويتها المتسايبة وبذلك تخسر زعامتها للمجتمع الغربى . لأنه بينما كان التدين ينمو باطراد في شتى أنحاء الغرب الأوروبي ، ظلت الصفات الخاصة لرجال الكنيسة أقل من المطلوب . ولم يعد الموقف المخلص من العقيدة والأسرار الكنيسة وتبجيل القديسين وذخائرهم كافياً للتمييز بين الرجل العلماني ورجل الكنيسة . فمع منتصف القرن الحادى عشر بات واضحاً أن المتدينين العلمانيين قد وصلوا في حالات كثيرة إلى مستوى من الإخلاص الدينى يضارع مستوى أكثر رجال الكنيسة وعيّاً . فقد لاحظ الكاردينال داميانى ، الذى تعتبر كتاباته مؤشراً على المواقف السائدة في القرن الحادى عشر ، أن كل مسيحي مؤمن هو صورة للكنيسة بأسرها « أن كل

مؤمن يبدو كنيسة مصغرة ». ويؤكد دامياتي أنه إذا رفع الروح القدس بعض المؤمنين إلى مرتبة السهر على الهيبة الكنسية ، فإنه ينبغي أن يقوم وزراء الرب هؤلاء بكشف النقاب عن صفاتهم الشخصية المقدسة ، وذلك بأن يعيشوا كل منهم حياة دينية سامية . فضلاً عن أن الرهبان الذين يعيشون حياة دينية كاملة يجب أن يتصرفوا باعتبارهم جيش المسيح .

لقد أدى انتشار مشاعر التدين بين العلمانيين إلى خلق مشكلة جديدة أمام الكنيسة ، كما أن مذهب الكنيسة التقليدي عن سلطة الكنيسة ، والذى تعكسه عبارة داميانى ، جعل المشكلة أكثر إلحاحا . وقبل ذلك لم يكن ثمة شك فى أن المطلوب من رجال الكنيسة على طريق الروح كثير : لأن هذا كان ما ي يريد السلطات المقدسة فى عقول العامة . إلا أن الشكوك بدأت تثور حول هذه المسألة . فقد اتضح للكثيرين من رجال الكنيسة فى القرن الحادى عشر أن الأخقيات الراقية ، والحماسة الدينية المتاججة فى صدور رجال الكنيسة لا تكفى وحدها لتبرير سلطان الكنيسة الشاملة وإلا فإن الكنيسة سوف تذوب فى العالم الذى اعتنق المسيحية ، وبذلك يفقد الكنيسيون موقعهم المميز فى المجتمع .

ومع منتصف القرن الحادى عشر كان رجال الكنيسة فى جميع أنحاء الغرب الأوروبي يجاهدون هذه المشكلة الجديدة الخرجية . إذ أنهم عرفوا أن الملوك من أمثال هنرى الثالث الألمانى ووليم المعترف كانوا رهبانا فى ثياب دينوية ، وأنهم شغفون بقيادة المسيرة الدينية . واكتشفوا أن العديد من النبلاء أخذوا حركة « سلام الرب »<sup>(١)</sup> مأخذ الجد ، وأوقفوا الأراضى والأملاك على الأديرة والكاتدرائيات كما قاموا برحلات الحج الشائقة ، وكان أملهم أن يموتوا

١ - حركة دينية اجتماعية بدأ فى غرب فرنسا فى القرن العاشر كرد فعل للفرضي الاقطاعية . وكانت الكنيسة تتولى الدعاية . وفي سنة ١٠٨٧ اجتمع مجمع كنسى فى شارو Charrou وأصدر مرسوما بالسلام بين المسيحيين ، مهدداً بتوقيع عقوبة الحرمان على من ينتهكون السلام . وقد رفع الأساقفة السلاح لفرض احترام السلام مما نتج عنه توسيع ضياعهم الاقطاعية وزيادة عدد أنصارهم . وفي القرن الحادى عشر تحولت حركة « سلام الرب » إلى حركة « هدنة الرب » Truce of God ، التي منعت الهجوم على الأكليروس وغير المحاربين . وتقييد المروب فى فصول معينة وثلاثة أيام فى الأسبوع . وحين لقيت الحركة تأييد الكلوبين انتشرت في فرنسا وإيطاليا والمناطق التى كانت السلطة الملكية فيها ضعيفة ، ولكنها فى الجلترا وألمانيا استبدلت بالسلام الملكي أو الإمبراطوري . وبعد أن أيدت البابوية هذه الحركة سنة ١٠٥٨ تأسست مؤسسات للسلام ، مثل المحاكم التى كانت مهمتها الحبائلة دون تشوب المروب الاقطاعية . وقد أنشئت المليشيات لفرض السلام على المخالفين . وفي القرن الثانى عشر ، ومع إحياء السلطة الملكية فى فرنسا استخدم الملوك مؤسسات السلام لنفرض سلطتهم .

وهم في مسح الرهبان . بل أن البورجوازيين الأدبياء أظهروا من الدلائل ما يشير إلى أنهم سايروا هذا الاتجاه الجديد ، بدعمهم للكنائس البلدية وإخلاصهم للاحتفالات الدينية . وكان لابد مثل أولئك العلمانيين أن يتوقعوا أن يظل رجال الكنيسة على تفوقه الأخلاقى بالنسبة لهم كما كان الحال في الأيام المغولى عندما كان المجتمع وحشياً وثنياً . لقد كان من الممكن الاحتفاظ بسيطرة الكنيسة على المجتمع العلمانى ، والإبقاء على احترام العلمانيين للرهبان بصفة خاصة ، عن طريق زيادة مشاعر التقوى وتدعيم القيم الأخلاقية فيما بين الرهبان أنفسهم .

لقد قدم البندكتيون العدد الأكبر من قيادات الكنيسة في القرن الحادى عشر ، مما جعل الرهبان أشد حساسية تجاه المدى الدينى في صرف العلمانيين . وتكون أصول حركة الإصلاح البريجورى في الاتجاهات الجديدة التي تطورت في الحياة الدينية في القرن الحادى عشر وفي روح جديدة جعلت الكثيرون من الرهبان يسخطون على الحياة الدينية الكلونية السائدة وأدت بهم إلى تكرис مثل ديرية مختلفة أشد صرامة . ومن ثم يمكن أن تجد جذور الحركة البريجورية في الأزمة التي عانتها الدينية الغربية في القرن الحادى عشر .

لقد ظهرت البوادر الأولى للموقف الجيد تجاه الحياة الدينية ( والأرجع أنه ، على وجه الدقة ، موقف قديم جداً أعيد أحياؤه ) في شمال إيطاليا سنة ١٠٠٠ ميلادية تقريباً . فللمرة الأولى منذ القرن الرابع على الأقل ، ظهر الشكل المتتشسف للدين بشكل ملحوظ في غرب أوروبا . ولاغرو في أن يكون أول ظهور أولئك النساك في شمال إيطاليا . والزهد المتطرف ليس من خصائص المجتمع الزراعي النامي حيث يمكن مستوى المعيشة هامشياً وقائعاً بالقليل في جميع الأحوال . فلابد للزهد من مجتمع ثرى ، وأطاييب الحياة والتنافس الذي يميز الاقتصاد الحضري ، لكنه يثور ضده . وكان هذا هو الواقع الذي يعيشه عالم شرق المتوسط في القرن الرابع عندما ذاع صيت آباء الصحراء ، كذلك كان هذا هو الحال في شمال إيطاليا عند بداية القرن الحادى عشر حيث وجد المجتمع الحضري للمرة الأولى في تاريخ تطور أوروبا الغربية في العصور الوسطى . ففي شمال الألب بدأت حركات تقوسية جديدة تظهر في منتصف القرن الحادى عشر . وفي شمال فرنسا ، والفلاندرز ، وأراضي الراين بصفة خاصة ، نسمع عن رهبان مخلصين يديرون ظهورهم للراحة والأمن في رحاب الأديرة الكلونية ، ليذهبوا إلى مناطق المحدود في مجموعات صغيرة لكن يشكلوا جماعات رهبانية جديدة صارمة في تقوسها . هذه

المؤسسات الدييرية الجديدة المنعزلة تبلورت في القرن الثاني عشر في الحركة المسترثيانية الكبرى وغيرها من النظم الرهبانية الجديدة . وعلى أية حال ، فإنه على الرغم من ظهور جماعات زاهدة جديدة أكثر صرامة في شمال إيطاليا ، ظلت شخصية الناسك - القديس الجوال قوة دفع أساسية في الحياة الدينية في القرن الثالث عشر لتبلغ الذروة في الحركة الفرنسسكانية.

وسواء كان القادة الروحيون لحركة الرهد في الدييرية الغريبة يسيرون على هدى الدييرية الباكرة ، أو يحتلون خطى الرهبان المتأخرين ، فإنهم اتفقوا على انتقاد النسط الكلوني السادس في الحياة الدينية . إذ أنهم كانوا يعتقدون أن دير كلوني وغيره من الأديرة البندكتية الكبرى في ذلك الزمان قد قصرت بشكل محزن في التزامها بالقاعدة التي كان مؤسس النظام قد أرساها . وبعض النظر عن التهليل للتأثير الديني ومتلكات البندكتيين الشاسعة ، فإن زعماء الحركة التقشفية قد شكوا من أن ثروات الأديرة وسلطتها كانت مصدر إفساد لأعضائها ، لأنها كانت تتأي بهم عن تحقيق المثل الديري . وقتل الحال آنذاك أمام الناسك من أعضاء الجماعات الدييرية الجديدة في الخضوع الصارم لقسم الفقر : يعني أن يعيشوا مثلما كان رهبان مرت كاسيتري يعيشون في زمن القديس بندكت ، أي أنه يجب عليهم العودة إلى المثال الروحي الذي ضربته كنيسة الموارين . وفي هذا الصدد ، كما في غيره ، يتحدث بطرس دامياني إلى جيل جديد من رجال الكنيسة ذوي الميل التطهيرية بقوله : « إننا لا نتخلى عن الوظائف النبيلة والمكاسب الدينية فحسب ، ولكننا أيضا نتخلى عن هذه الأشياء بشكل دائم » . وقد فکن الرهبان ، بانتهاج هذا الإصلاح العظيم في الحركة الدييرية ، أن يعترفوا بزعامتهم للمجتمع المسيحي ، وهو ما كانوا به جديرين .

كيف قتلت نتيجة هذه التغيرات المحرجة في الشورة الجريجورية والصراع الذي لم يلبث أن تشب حول النظام العالمي الصحيح ؟ لم يكن حتمياً أن يؤدي أي منها إلى الآخر ، ولكن ذلك كانوا تطوراً طبيعياً في ظل ظروف العصر . فقد كان جميع الرجال الذين تبوأوا مكان الصدارة في البلاط البابوي في خمسينيات القرن الحادى عشر من الرهبان ، وكان طبيعياً بالنسبة لهم أن يحملوا اهتماماتهم التقشفية التطهيرية خطوة واحدة خارج الدير لكي يطبقوها على الكنيسة بأسرها . وهكذا كرس دامياني سنوات طويلة في محاولة إصلاح رجال الكنيسة الفاسدين في شمال إيطاليا . وكانت الخطوة الأولى تبدو منطقية على الرغم من كونها غير حتمية ، هذه

المخطوة هي نقل النبض التقشفى والتطهيرى إلى العالم نفسه . كان هذا هو أصل الهجمة الجريجورية على النظام السائد في العالم نفسه ، وهو ما يمكن تفسيره في ضوء ظروف التوازن الذي شهدته العصور الوسطى - أي تداخل كل من الكنيسة والعالم في الآخر . وإذا كانت الكنيسة والعالم مرادفين لبعضهما ، كما قال كثيرون من المعاصرين ، فكيف يمكن إذن لحركة التقشف والإصلاح أن تتوقف داخل نطاق الكنيسة ؟ لأن الكنيسة لم تكن لها حدود ، أو لأن حدودها على الأقل كانت هي حدود العالم نفسه ، فإن الثورى الجريجورى كان يشعر أنه مضطرب إلى تطبيق مثله التطهيرية على كافة جوانب الحياة الاجتماعية وإلى بناء نظام مسيحي عالى موحد Christianitas ، على حد تعبير جريجورى السابع . لقد أخذ الجريجورى التعريف العام للكنيسة والعالم في القرن الحادى عشر مأخذ الجد تماما ، ومن ثم كانت أيديولوجيتهم تفرض عليهم أن يحملوا النبض التقشفى الإصلاحي من الناسك والجماعة الديرية الجديدة ، إلى أكثر جوانب الحياة حيوية خارج حدود الدير . وتأكدت الدروس المستفادة من أيديولوجيتهم من البناء القائم على المؤسسات في العالم الذي كانوا يعيشون فيه بحيث كان يصعب الاقتناع بأن أي تغيير حاسم في الحياة الديرية لن يؤثر في الكنيسة ويؤدي إلى إصلاحها ككل . كذلك كانت الكنيسة والملكية في معظم أنحاء أوروبا مرتبطتين ببعضهما بحيث كان الإصلاح الكنرسى الثورى يستوجب ثورة سياسية واجتماعية .

## ٢ - النقاش حول أسس المجمع المسيحى :

مع بداية خمسينيات القرن الحادى عشر كان مساعدو البابا الرئيسيون قد انتظروا في « هيئة الكرادلة » . ومصطلح « كاردينال Cardinal » مشتق من الكلمة اللاتينية التى معناها « مفصلة » الباب : أي أن الكرادلة كانوا هم « المفصلات » التي يتحرك عليها الباب البابوى الكبير . وكان مصطلح « كاردينال » يتناسب بصفة خاصة مع الرجال الذين كانوا يسيطرون على البابوية فى النصف资料 the second من القرن الحادى عشر ، وهم الذين حاولوا تنفيذ الإصلاح الجريجوري . وكان عددهم قليلا بشكل ملحوظ إذ لم يكونوا جميعاً يزيدون عن إثنى عشر شخصاً على مدى فترة استمرت أكثر من نصف قرن ، ولكن أهميتهم بالنسبة للحركة الجريجورية كانت فائقة . الواقع أنه لم يتول العرش البابوى من الراديكاليين الحقيقيين سوى إثنين فقط هما جريجورى السابع ( ١٠٧٣ - ١٠٨٥ ) ، ويانسکال الثانى ( ١٠٩٦ - ١١١٨ ) . أما المصلحان الجريجوريان الآخرين فهم الكاردينال بطرس داميانى ( ت ١٠٧٢ ) ،

وهيوميرت ( ت ١٠٦١ ) . وغالبا ما كان هذا الأخير يعرف باسم هيوميرت من سيلفا كانديدا Humbert of Silva Candida ، نسبة إلى الكنيسة الصغيرة الكائنة في روما والتي كان هو المستول أدبيا عن رعايتها إلى جانب منصبه الكاردينالي ، كما جرت العادة آنذاك .

كان المصلحون البريجوريون الأربعة الذين تزعموا الحركة مجموعة متميزة من الرجال مثلما كان يحدث طوال التاريخ الأوروبي . وهم لم يسيطرؤ فقط على الكنيسة في القرن الحادى عشر ، ولكنهم أيضا ساهموا في التياترات الثقافية الرائدة في ذلك العصر . وفي جميع الحالات ظلت المذاهب التي رووجوها باقية بعدهم وحتى بداية القرن الثانى عشر ، ولكنها دخلت في المجرى الرئيسي للفكر في العصور الوسطى . لقد خرجت الأفكار البريجورية العالمية في التجاهات شتى دون أن تنحصر في حدود الكاثوليكية الضيقة . وانبرى نفر آخر من الكنيسين المتعلمين المخلصين لتحدي المذاهب التي نشرها البريجوريون حول طبيعة المجتمع المسيحى ، ومن غمار هذا الصراع الثقافي بروزت في النهاية الخطوط العريضة لكافة المواقف الأيديولوجية التي قبض لها أن تتطور على نحو أكثر اكتسالا في القرون الخمسة التالية . وكثير من المناقشات التي دارت إبان فترة الإصلاح البريجوري ماتزال وثيقة الصلة بتجاربنا ومشكلاتنا الحالية .

ومن بين الرجال الذين نطلق عليهم اسم المصلحين البريجوريون كان سان بطرس داميانى هو الرحيم الذى يحظى بحب الجميع واحترامهم ، كما كان أئتهم إثارة للنزاع فى زمانه . ومع هذا فإن ذلك النموذج المثلهم ، وما تضمنته مذاهبه من دلالات تستعصى على مداركنا أكثر مما خلفه غيره من المصلحين البريجوريين بسبب طبيعتها المسهبة ، وبسبب تغلغلها وتأثيرها في ثقافة العصور الوسطى وأدابها ككل . ولقد كان دانتى منصفا حين وضع داميانى فى « الكوميديا الإلهية » فى واحدة من أعلى دوائر السماء واعتبره سلفا لسان فرنسيس . والحقيقة أنه يمكن القول بأن سان فرنسيس لم يكن سوى التطور الختامي لحركة دينية كان داميانى هو أبرز وأقوى مؤسسيها .

وتعكس كتابات داميانى الصخمة الحال الروحية في شمال إيطاليا في النصف الأول من القرن الحادى عشر ، أى حين قدم إلى البلاط البابوى . ولد داميانى حوالي سنة ١٠٠٧ . وكان يتيمًا من عائلة فقيرة فتبناه أحد القساوسة ، وتلقى تعليما راقيا في اللاهوت والقانون الكنسي ، ثم صار واحداً من زعماء حركة الزهد الجديدة في شمال إيطاليا . وقد استرعى

انتباه البابا ليو التاسع بسبب إدانته العنيفة لفساد الرهبان في المدن الإيطالية ، فعينه البابا كاردينالا وحاول أن يسخر طاقاته في خدمة روما . ولم يسعد داميانى قط بوظيفة الكاردينال؛ فقد كان من طراز الناسك - القديس الجوال والبشر أكثر منه مصلحاً نظامياً . وأوفد داميانى إلى ميلانو في محاولة لإصلاح كنيستها ، ولكن لم يحقق تجاحاً كبيراً . إذ أنه وجد نفسه على خلاف مع هيلدبراند (الذى صار البابا جريجورى السابع فيما بعد) ، وهيمبرت ، زميليه فى هيئة الكرادلة ، وكان يعجب بهما ولكن رأى فيهما التهور والرعونة . لقد كان من ذلك الطراز من الرجال الذين يلهمون الشورين ، بيد أن وداعته ، وميله إلى الإحسان ، كانت تحول بينه وبين أن يصير هو نفسه رجلاً ثورياً . وكانت وفاته في السنة السابقة على ارتقاء هيلدبراند للعرش البابوى أمراً هاماً للغاية : لأن موته قد أزال من على المسرح الرجل الوحيد الذي كان يستطيع كبح جماع جريجورى السابع .

لقد كان داميانى هو زعيم المجموعة المعتدلة في هيئة الكرادلة ، وهى المجموعة التي حاولت تفادى الانفصال النهائى بين البابوية الإصلاحية والإمبراطور الألمانى . ولكن تعاليمه كانت على درجة كافية من الثورية ، بمعنى أنها قد توصلت إلى أسس التجربة الدينية في العصور الوسطى وساعدت على تحويل التقييم الروحية . فقد شهد القرن الحادى عشر تغيراً عظيماً في مفهوم العلاقة بين الألوهية والبشرية . فالرجل الحاكم ، الحاقد ، البعيد الذى يصوّره العهد القديم ، والذى حكم النظرة الدينية في العصور الوسطى الباكرة ، قد تخلّى عن مكانه لأنّ محب ، منكر لذاته يصوّره العهد الجديد مع أمّه الباكرة الحانية . لم يعد الدين مسألة قاصرة على العبادة والطاعة الشكلية ، بل صار تجربة شخصية . هذه النظرة الروحية الجديدة ظهرت للمرة الأولى في الحركة الدينية التقشفية في شمال إيطاليا ، كما ظهرت من خلال التجربة الروحية العميقـة التي مرت بها المجتمعات الحضـرية الإيطـالية . وينتصف القرن الثاني عشر ، كانت روح التدين الجديدة هذه قد انتشرت في شتى أنحاء أوروبا ، وتتوغلـت إلى أعمق أعمق الضمير الأوروبي ، كما أثرت الفن والأدب وارتقت بهما مكانة نبيلة في حضارة العصور الوسطى . وكان سان فرنسيس هو التجسيد النهائي لهذا التطور ، كما أن سان برنار لعب دوراً هائلاً في تقديم الروح الدينية الجديدة ونضجـها في القرن الثاني عشر ، ولكن سان بطرس داميانى كان أول من عبر بوضوح عن إنكار الذات ، وإلهـه المـحب والروح الإنسـانية الصـاعدة

في أمل ، وهي السمات والخصائص التي ميزت حركة التدين في العصور الوسطى العالية عن التدين قبل ذلك .

وهكذا ، فإذا كان داميان قد لعب دوراً رئيساً في إثراء المذهب الكاثوليكي وإكتماله في العصور الوسطى ، فإنه يجب علينا أن ننظر إليه في الوقت نفسه باعتباره مؤسساً لحركة عاطفية جارفة ، وهي حركة لا تستحق ثناء كثيراً لأنها كان يصعب على الكنيسة أن تتحكم في هذا المفهم حتى على المدى الطويل . ذلك أن مشاعر التدين العاطفي الجديد ، قد خلقت تعصباً طائشاً يمكن أن يتبع من مظاهر العنف ما لا تستطيع أية سلطة عامة أن تسيطر عليه . وكان رد الفعل الشعبي تجاه الحملة الصليبية الأولى من أكبر الأمثلة على هذا . وليس مما يدعوه إلى الدهشة أن تجد أن منبحة اليهود سنة ١٠٩٦ كانت استجابة شعبية للدعوة الصليبية التي وجدت ذريعتها النهاية في كتابات داميان نفسه . بل إن التعصب ظهر في آراء هذا القديس وفي الحركة الصوفية التي انتشرت في أوائل القرن الحادى عشر ، باعتباره الجانب الآخر من التدين الشخصى العميق الذى بذل داميان جهداً كبيراً لاستشارته . لقد بدأت الزيادة فى الأدب المعادى للسامية فى أخريات القرن الحادى عشر بكتراستين كتبهما داميانى الذى لم يصل عطفه الردود إلى غير المسيحيين .

ويتمثل الإزدواج والتوتر في المذهب الذي نادى به داميانى في حقيقة أنه على الرغم من كونه أشد المدافعين عن فعالية الطقوس الكنسية وضرورتها كوسانط للرحمة المقدسة وعن سلطة القساوسة وحدهم في إدارة شئونهم - على الرغم من هذا كانت الاتجاهات الخفية الأساسية في تعاليمه تتوجه إلى تقليل التلازم بين القساوسة والطقوس المقدسة . لأنه إذا أمكن تحقيق الربط الشخصي بين الروح الإنسانية والمسيح المحب ( في العقلية العامة على الأقل ، إذا لم يكن ذلك في المجالات اللاهوتية ) ، يمكن هناك طريق بديل إلى الله قد صار مفتوحاً . وفي القرن الحادى عشر لم تكن دلالات هذه الورطة الكامنة واضحة للعيان ، وإنما قيض لها أن تصير مصدراً للفوضى ، والشك والصراع المضنى في العالم المسيحي في غضون المائتين سنة التالية . ومن ثم ، فإننا لانغالي إذا استنتجنا أن الاستنبط بعيد المدى في تعاليم داميانى كان يسير في الاتجاه القائل بأن الفردية الدينية سوف ترقى نسبياً العالى المسيحي في العصور الوسطى . ولا يعني هذا أننا نقول إن داميانى كان « مسئولاً » عن هذا الاتجاه المتأخر في الجوانب الصوفية والعاطفية في الحياة الدينية في العصور الوسطى ، ولكننا نشير إلى أنها إذا

اقتفينا أثر هذا التيار الرئيسي للتفكير الثوري ، ونحوه نعود القهقري من القرن الرابع عشر حتى مصادره الأولى في القرن الحادى عشر ، فإن الصورة القدسية لهذا الرجل سوف تبدو فضفاضة للغاية . وهكذا ، فإننا إذا اعتبرنا أن مذاهب داميانى تسير ضد البناء الكلى لثقافة العصور الوسطى ، فإن هذه المذاهب سوف تبدو ثورية مثل جميع أقوال هيمبرت أو هيلدبراند وفالهما ، وذلك على الرغم من أن داميانى نفسه ، باتجاهاته الشخصية ، يعتبر أقل المصلحين الجريجوريين ثورية .

كان منافس داميانى في الزعامة الثقافية للبابوية الجريجورية هو الكاردينال هيمبرت من سيلفا كانديدا ، وهو مفكر يتشابه مع داميانى من حيث تعليمه وسطوته ، وهو من بعض الوجوه أكثر منه فطنة ، وأصالة ، وعقلانية ، فقد جاء هيمبرت من اللورين حيث كان ليه التاسع يتولى منصب الأسقف . ومن الثابت أن هيمبرت كان من رهبان دير كلونى ، وراوده إحساس قوى بأن كلونى قد خان المثل والقيم التي كان مؤسسه قد أرساها . وفيما عدا ذلك فإن سيرته تتضح برواء الغموض . وهو مثل جميع الكولونيين تقريبا ، وربما كان سليل الطبقة العليا من النبلاء ، وهذه الخلية الطبقية تساعدننا على تفسير كراهيته للملوكية الألمانية التي دعمت سلطتها على اللورين على حساب المعارضة المحلية القوية . ولاشك في أن هيمبرت قد درس في مدارس القانون الكنسى الجديدة التي ازدهرت في اللورين وكانت معلوماته وافرة في اللاهوت والتاريخ الكنسى ، ومن المحتمل أنه كان نادرة ثقافية – إذ كان يعرف اللغة اليونانية جيدا ، مع أنها لم تكن لغة مألوفة في غرب أوروبا آنذاك . وعلى الرغم من مزاجه الناقد اللاذع ، وغضره الثقافية إلى تكشف عن نفسها في كل صفحة سطرتها يده ، فإنه لم يكن بوسع الكنيسة أن تستغنی عن خدماته . فقد كان من دواعي سرور البابا ليه التاسع أن يوظفه في خدمة البابوية حيث جعلته طاقته الخلاقة وعلمه الغزير شخصية بارزة . ولم يحل دونه عرش القديس بطرس سوى وفاته المبكرة ، إذ توفي سنة ١٠٦٦ ، وعمره لايزيد على خمسين سنة .

ومعرفة هيمبرت باللغة اليونانية هي التي هيأت له سبيل القيام بدور المبعوث البابوى إلى القسطنطينية . ذلك أن موقف البابوية الهجومي المتجدد قد أدى إلى إعادة النظر في العلاقات البابوية مع الكنيسة البيزنطية ، كانت المذايم القديمة المتعارضة لكل من البابا والإمبراطور قد بدأت تستعيد أهميتها . فالغزو النورمانى لجنوب إيطاليا ، حيث كان يعيش كثيرون من

اليونانيين المسيحيين ، أعاد إلى أذهان البلاط البابوى مشاكل العلاقات اللاتينية البيزنطية . ولم يكن هيمبرت بالرجل الذى يتحفظ أو يتذلل فى مفاوضاته مع الكنيسة البيزنطية . وقد أنهى مهمته سنة ١٠٥٤ بحرمان بطريرك القدسية ، وبذلك تم الإعلان الرسمى للإنقسام الذى كان يتتطور منذ القرن الخامس . وهو الانقسام الذى لم ينته حتى يومنا هذا ، على الرغم من محاولات الوفاق العديدة التى بذلت عبر القرون .

وبعد عودته إلى روما صار هيمبرت هو منظر حركة الأصلاح وزعيم الجناح الراديكالى فى هيئة الكرادلة . وكانت سنة ١٠٥٩ هي التاريخ الحاسم الذى تجلت فيه نتائج خططه ونظرياته . ففى هذه السنة كان هو المسئول عن نشر كتابين كانا بمثابة إشارة البدء للثورة المريجورية . وأولهما مرسوم الانتخاب البابوى الذى يحدد الطريقة القانونية لانتخاب البابوات . وقد جعل الانتخاب برلمته بأيدى الكرادلة واستبعد تدخل كل من الإمبراطور الألمانى والشعب الرومانى . وبالنظر إلى حقيقة أنه قبل أقل من عشرين سنة كان هنرى الثالث يعين البابوات بشكل منتظم ، فإن ذلك يعتبر علامة على تغير كبير جداً في العلاقة بين روما والإمبراطور الألمانى . ولكن هنرى الرابع ( ١١٠٦ - ١٠٥٦ ) كان مایزال قاصراً في ذلك الحين ، وكانت أسرته تحارب ضد عصيان النبلاء الألمان : وهو ما أتاح لهيمبرت أن يقوم بـ « انقلابه » دون خشية القصاص . أما الكتاب الثانى الذى نشره هيمبرت فكان في سنة ١٠٥٩ وهو عبارة عن رسالة تتناول علاقة الدولة بالكنيسة وعنوانها « الكتب الثلاثة ضد السيمونيين » . وهو يعتبر بمثابة الصياغة الإيديولوجية للثورة المريجورية فهو كتاب يطبع بالكراهية العنيفة ضد الإمبراطور الألمانى وينادى بقوة بالتحرر الكامل للبابوية من رقعة السيطرة العلمانية . ولكن هناك ما هو أكثر فى رائعة هيمبرت ، فهو فى أساسها هجوم على التوازن الذى شهدته العصور الوسطى الباكرة بين الكنيسة والدولة ككل .

ومثلما تعكس كتابات داميانى أحد التيارات الثقافية الرئيسية في ذلك الزمان ، أى روح التدين الجديد ، تعكس مؤلفات هيمبرت الروح الجدلية الجديدة - أى التأكيد على صياغة المناقشات وفقاً للقوانين الصارمة للمنطق الأرسطى بالشكل المعروف به آنذاك . وكان هيمبرت فارساً لا يشق له غبار في هذا الميدان ، وكانت تلك طريقة للمناقشة تتناقض تماماً مع ذلك النوع من الشر البلاغي الباهت الذى عرفته العصور الوسطى الباكرة . وقد استخدم هذه الأداة الجديدة باقتداره رائع لتقويض النظام العالمى القائم . إذ أنه كان يقول إن السيمونية ليست

مجرد بيع وشراء المناصب الكنيسة؛ وإنما هي تدخل العلمانيين في شئون الكنيسة. وقد أدان بهذا التعريف كثيراً من مؤسسات النظام السائد في المجتمع الغربي - مثل التقليد العلماني، والكنائس الاملاكية، والتدخل الملكي في شغل الوظائف الكنيسة - باعتبارها أخطاء تشوب العقيدة. وبناء على منطق هيمبرت، لم يكن هناك ملك أو نبيل في غرب أوروبا، فضلاً عن بعض رجال الكنيسة، تبرأ ساحتهم من المشاركة في الأعمال التي تدين روحه.

كان هذا دواه ناجعاً لداء الكنيسة العضال، إلا أن هيمبرت لم يقنع حتى بالترف عن هذا الحال الجذري. ذلك أن سحر الجدل القاتل، قاد بعضاً من ألمع منكري العصور الوسطى إلى مستنقعات الهرطقة خلال القرنين الثلاثة التاليين، وزعموا أن هيمبرت كان الضحية الأولى على طريقهم. ذلك أن نزعته التطهيرية دفعت به عبر الخطوات المنطقية إلى استنتاج أنه إذا لم يتم إصلاح الأكليروس، بطريركة أو بأخرى، فإن الناس سوف يمحضون الشخصية الأخلاقية لقسיהם، فإذا ما وجدوها غير مرضية فإنهما بالضرورة سيرفضون الطقوس المقدسة التي يقوم بها. وهكذا انساق هيمبرت إلى إحياء المذهب الدوناتي القائل بأن قيام قسيس ما بالطقوس المقدسة وهو يفتقر إلى الجدارة والاستحقاق يجعلها كأنها لم تكن، وما يترتب على ذلك بالضرورة من حق العلمانيين في الحكم على القساوسة. لقد عمل سان أوغسطين بدأب ضد هذه المبادئ نفسها قبل أكثر من ستة قرون، وكان حصاد عمله أن أدانت الكنيسة المذهب الدوناتي باعتباره أخطر الأخطاء. لقد كان مقرراً أن الكاهن يقوم بالطقوس المقدسة باعتباره مثلاً للرب، وأن صلاحية الطقوس لا تعتمد على السجايا الشخصية للقس، وإنما على المركز الذي يشغلها، وبذلك ليس من حق العلمانيين الحكم على رجال الكنيسة. وينبغي أن ننظر إلى إحياء هيمبرت للدوناتية على أنه نتاج مباشر لتطور مشاعر التدين بين العلمانيين. فمن الواضح أنه كان يحترم آراء كثير من العلمانيين، أكثر من احترامه لرعاياهم الرسميين.

والواضح أن هيمبرت قد سقط في خطأ مذهبي، وأن تأثير تعاليمه التي لقيت قبولاً واسع النطاق لم يتعد هدم سلطة القساوسة وإنكار المفهوم الكاثوليكي عن تفوق المنصب على الشخصية الأخلاقية الفردية لرجال الكنيسة. لأن ذلك ببساطة، كان سيؤدي إلى حلول كنيسة من القديسين محل الكنيسة الكاثوليكية. وقد سارع دامياني إلى التنبيه إلى الاتجاهات الدوناتية في مقالة هيمبرت؛ فقد كان ذلك بالنسبة له درساً في مخاطر الجدل الذي كان يشك كثيراً في جدواه بالنسبة للكنيسة. ومع ذلك فإن أشخاصاً آخرين، من الهبتهم نار التعصب

التطهري ، وتأثروا بشخصية الكاردينال هيمبرت القوية وسطوته الفكرية الهائلة ، لم يدركوا المخاطر والنتائج المدمرة لمجلد هيمبرت بمثل هذه السرعة . أما هيلدبراند الذى كان واقعاً تحت تأثير هيمبرت القوى ، فقد تباطأ في دحض المذهب الدوناتى الجديد الذى جاء به هيمبرت ولم يحاول إدانته سوى في الشطر الأخير من بابيته .

ومع أن البابوية أدانت إحياء الإيديولوجية الدوناتية على يد هيمبرت الذى كان كاردينالاً باززا ، كما كان أقدر المنظرين فى القرن الحادى عشر - على اعتبار أن هذا الإحياء من أخطر الأخطاء على العقيدة ، وهو موقف لم تحد عنه الكنيسة الكاثوليكية إلى اليوم - فإن إحياء الإيديولوجية الدوناتية كان حادثاً ذا مغزى فائق الأهمية بالنسبة لتطور كنيسة العصور الوسطى . ففي النصف الثاني من القرن الثانى عشر كانت الدوناتية هي النبع الفياض الذى نهلت منه الحركات الهرطقة والمذاهب المخالفة التى تبلورت في البروتستانتية فى القرن السادس عشر . وحتى الآن لم يقم أى باحث بتحديد الخط الدقيق الذى يربط بين مقالة هيمبرت « ضد السيمونيين » والهرطقة الذين ظهروا بأعداد كبيرة شمال إيطاليا في النصف الأخير من القرن الثانى عشر . وعلى أية حال فلن نبالغ إذا افترضنا أن تعاليم هيمبرت ، التى أدانتها البابوية فى نهاية الأمر ، قد دخلت ضمن مقومات الحياة الدينية النشطة التى شهدتها المجتمعات شمال إيطاليا الحضرية ، كما أنها لعبت دوراً رئيسياً في تحول حركة التدين العلماني الجديد إلى هرطقة شعبية .

إذا ماقارنا هيلدبراند بكل من داميانى وهيمبرت لوجدنا أنه ليس مفكراً أصيلاً . إلا أنه كان لا ينافى كواحد من الإيديولوجيين . فقد نهل من عدة موارد في آن واحد ، كما شرب الأفكار الثورية التي انتشرت في أيامه ، وصاغ هذا كله في برنامج صلب شامل للثورة . وحين تولى البابوية تحت اسم جريجورى السابع حاول أن يفرض هذه المذاهب ، وبذلك فتح الباب على مصراعيه أمام الصراع المير بين البابا والإمبراطور ، وهو الصراع الذي هز المجتمع الغربي من أساسه . وأيا كان الحكم على أيديولوجيته ، وجدواها ، والإنجازات التي قمت أثناء بابيته ، فإن جريجورى السابع يجب أن يعتبر من البابوات الثلاثة الكبار في العصور الوسطى ، فمن بين جميع البابوات الذين تعاقبوا على عرش القديس بطرس قبل القرن السادس عشر ، لم يكن مقارنة أحد بجريجورى السابع غير جريجورى الأول وإنوسنت الثالث . ولم يكن هناك من البابوات من أثار حوله من الجدل مثلما فعل جريجورى السابع . ذلك أنه لم يكن بمقدور أحد

في أوروبا في سبعينيات وثمانينيات القرن الحادى عشر أن يحتفظ لنفسه برأي محابيد تجاه جريجوري . فقد كان محل إعجاب البعض وحبهم الشديد ، كما كان في الوقت نفسه مثيراً لمشاعر الكراهة والاحتقار التي لم تتحقق بغيره من البابوات .

ويسbib الجدل والنزاع حول جريجوري السابع يصعب علينا أن نقر بعض المواقف الأساسية في سيرته والجوانب الأساسية البارزة في شخصيته . وقد بلغت القصص والأساطير التي رويت لصالحه أو ضده حداً جعل شخصيته شخصية غامضة إلى حد ما . فقد كان من مواطنى روما ، وانخرط في خدمة البابوية وهو على اعتاب الرجولة . وقبل بابوية ليو التاسع سنة ١٠٤٩ كان هيلدبراند قد صار بالفعل رجلاً هاماً في الدوائر البابوية . وعلى الرغم من أنه على مدى ربع قرن تخطأه في الانتخابات البابوية مرشحون أقل منه مقدرة ، فإنه كان قوة مسيطرة في هيئة الكرادلة كما كان هو الرئيس الفعلى للإدارة البابوية . كان موقف هيلدبراند من الكرسي البابوى وطنياً ، إذا صح التعبير ، أو على الأقل محصوراً في نطاق روما . ويغض النظر عن المسائل الأيديولوجية المطروحة ، فإنه أدان الإمبراطور الألماني باعتباره دخيلاً أجنبياً لا يحق له التدخل في الشؤون الإيطالية التي يعجب أن تترك للسياسة البابوية . وكما أشار سوثرن R. Southern . فيان آخر كلمات هيلدبراند حين مات في جنوب إيطاليا سنة ١٠٨٥ ، بعد أن طرد الجيش الألماني من روما ، كانت ذات مغزى عميق ، إذ قال « أحببت العدل ، وكرهت البغي ، ولها أموت منفياً » . أى أن أي مكان خارج المدينة الخالدة كان بمثابة المنفى لهذا المواطن الرومانى .

من الصعب أن نتعرف على الخلقيات الأسرية لهيلدبراند . فقد زعم بعض المعاصرین أنه كان من البورجوازيين ؛ وربما كان هذا افتراه ، بيد أنه إذا كان حقيقة فإنه سوف يساعدنا على تفسير كراهيته العنيفة للنظام القائم . ولاشك في أن هيلدبراند كان رجلاً صعب المراس . إذ أن مقدرته الإدارية الفذة ، وحماسه التطهيرية ، وطاقتة الخيالية جعلت منه قائداً كبيراً ، ولكنها أيضاً جعلت منه زميلاً شديداً الوطأة . بل إن دامياني العطوف يشير إليه بعبارة « الشيطان المقدس » . كما أن هيو رئيس دير كلونى ، الذي كان عجوزاً مدققاً من رجال كنيسة القرن الحادى عشر ، كرهه عندما رأه واعتبره شخصاً يسعى إلى المناصب لاغير ، وينزل كل ما في وسعه للحلولة دون تنفيذ خطط جريجوري .

كان هيلدبراند عليماً بالقانون الكنسى ، دون أن يكون عالماً عظيماً أو مفكراً منهجياً ، كما كان عارفاً باللاموت والتاريخ الكنسى ، ومع أن هيلدبراند كان ينقصه اهتمام العالم

ال حقيقي بالتعرف في حد ذاتها ، فإنه استفاد بسرعة من حركة التعليم في القرن الحادى عشر في تدعيم وجهة نظره ، وهو عمل علمي كان يتم في الوقت نفسه في شمال فرنسا واللوارين . وكان القانون الكنسى يضم كما هائلاً غير منظم من المواقف المتناقضة فأراد جيرجورى أن يتتأكد من أن جمع القوانين وتنظيمها قد تم في المحاجات تخدم السلطة البابوية . ولو كان هيلدبراند قد فعل هذا فقط ولم يفعل شيئاً آخر ، فإنه يكون بهذا قد ساهم مساهمة كبيرة في النهوض بالسلطة البابوية ، ذلك أن هذه العملية بدأت تؤتى ثمارها في منتصف القرن الثانى عشر في شكل قانون كنسى يؤكّد سلطة الكنيسة المطلقة ويرفض تراث العصور الوسطى الباكرة بأسره .

وعقب تولى هيلدبراند لعرش القديس بطرس سنة ١٠٧٣ ، واصل بحثه في القانون الكنسى لصالح البابوية . وهو نفس الفرض الذى جعله ينشر الـ *Dictatus Papae* الذى هو تقرير للسلطة البابوية . وهذا المقال يؤكّد أنّ الرب وحده هو الذى أسس الكنيسة الرومانية ، وأن المنصب البابوى فقط هو صاحب السلطة العالمية ، كما أنّ البابا وحده هو الذى يملك حق عزل الأساقفة ، أو إعادتهم لوظائفهم السابقة ، أو نقلهم إلى أسقفيات أخرى . ولا يمكن أن يكون ثمة مجلس كنسى شرعى دون موافقة البابا . كما أنه ليس باستطاعة أحد أن يدين من يستأنف قضيته أمام البلاط البابوى ، الذى هو أعلى محكمة في العالم المسيحى . وليس هناك كتاب أو مرسوم يمكن اعتباره قانونياً بدون الموافقة البابوية . فضلاً عن أنّ البابا يسمى فوق أى إنسان ؛ فالرب وحده هو الذى يحكم على أعماله . والكنيسة الرومانية ، أي البابوية لم تخطر أبداً ، كما أنها لن تخطر أبداً وفقاً لما ورد في الكتاب المقدس . وزعم هيلدبراند أن البابا قد اكتسب قداسته بفضل موافقة القديس بطرس . كما قال إن أحداً لا يمكن أن يكون كاثوليكياً صادقاً ما لم يوافق على ما يأتيه البابا من فعال . وهناك فروض أخرى في كتاب الإملاء البابوى تتناول العلاقة بين الدول والبابوية . وأكّد على أنّ من حق البابا وحده الاحتفاظ بالشارات الإمبراطورية ، على اعتبار أنه هو الخليفة الحقيقي لقسطنطين . كما أدعى هيلدبراند أن للبابا الحق في عزل الأباطرة ، وأن القانون يقضى بأن يتقدم الرعايا باتهاماتهم ضد حكامهم إلى المحكمة البابوية .

لقد كان الـ *Dictatus Papae* وثيقة ثورية مثيرة إلى أبعد الحدود ، ومن غير المعقول أن نظن أن هيلدبراند كان من السذاجة بحيث لا يتتأكد من أنه سوف يخلق مثل هذا الانطباع . لقد

كان هذا الكتيب إقراراً للبرنامج الشورى الذي قصد جريجوري أن يسير على هديه : أى خلق نظام عالمي جديد يناسب المجتمع المسيحي القائم على أساس أن السلطة البابوية يحدوها هي السلطة العالمية الكاملة ، على حين أن جميع السلطات في العالم ، سواء الأباطرة ، أو الملوك ، أو الأساقفة ، سلطات خاصة ناقصة . ففكرة كمال السلطة البابوية لم تكن فكرة جديدة بأى حال من الأحوال ؛ إذ أنها تجدها في الجوانب الشورية من المذهب الجيلازى ، وفى هبة قسطنطين ، وفي تصريحات البابا نيقولاس الأول في القرن التاسع . وباستطاعة جريجوري أن يزعم ، بحق ، أن كل نرض من الفروض الواردة في كتاب الإملاء البابوى كان مجرد اقتباس من نص سابق ورد في أحد القوانين الكنسية في العصور الوسطى الباكرة . إلا أن المخالفة في أي برنامج لا يقلل من شأنها أن هناك من قالوا نفس الأقوال في الماضي . لقد كان *الـ Dictatus Papae* وثيقة ثورية بالنظر إلى عمق تأكيده للسلطة البابوية المطلقة ، ومن حيث تناقضه مع النظام العالمي السادس . لقد ظلت البابوية على مدى مائتي سنة سلطة موقوفة ، وقد ازدهرت الأستقيسات والأديرة في غرب أوروبا في تلك الأثناء بمساندة ضئيلة من روما ، وربما بدون مساندة منها على الإطلاق ، ومن المؤكد أن هذا الازدهار قد حدث دون إشراف من البابوية على شئونها . ولهذا لم يستطع كبار رجال الكنيسة في شمال أوروبا مغالبة شعورهم بالقلق من جراء هذا التأكيد المطلق على خضوعهم النهائي لروما ، وهو أمر يتناقض تماماً مع التجربة العامة . إذ لم يكن باستطاعتهم أن ينكروا الأسس القانونية ، وربما اللاهوتية ، التي تقوم عليها مزاعم جريجوري ، ولكنهم أحسوا أن برنامج جريجوري غير ضروري ومتهور ، فضلاً عن أنه يمثل خطراً يهدد أسلوب حياتهم ككل . فقد مضت الكنيسة في ألمانيا وفرنسا والإنجليزية دواماً متاعب أو صعاب على مدى قرنين من الزمان دون أن تعتمد على مساعدة البابوية . وكان كثيرون من رجال الكنيسة في أوروبا ، وربما كانوا هم الفالبيه ، يرون أن *الـ Dictatus Papae* ليس سوى تأكيد صارخ للسلطة البابوية التي رقدت طويلاً في غياب النسيان ، والتي لم تجد من يمارسها بشكل كامل سوى في القليل النادر ، كما أنه ليس سوى توظيف لهذه النظرية في خدمة الطموح الشخصي لهيلدبراند .

أما بالنسبة للملوك غرب أوروبا فإن كتاب الإملاء البابوى كان يبدو بالضرورة ثورياً ومزعجاً إلى أبعد الحدود . فقد كان يدعى التفوق والسمو للبابوية على الملكية ، وهو أمر لم يحدث من قبل في التاريخ الأوروبي على الإطلاق . ومع التسليم بأن هبة قسطنطين تحمل مزاعم مماثلة ،

فيان أحداً من حكام أوروبا العصور الوسطى البارزين لم يسمح للبابا بالتدخل في شؤون مملكته . هذا التأكيد على الملكية البابوية المتفوقة كان صدمة لزعامة ملوك الغرب في المجتمع ، ولسلطتهم المطلقة على الكنائس الإقليمية ، وهي الزعامة والسلطة التي كانوا يمارسونها منذ أيام شارلمان .

وكان على رجال الكنيسة وملوك غرب أوروبا أن يعرفوا أن جريجوري السابع قد عقد العزم على تنفيذ برنامجه الذي أعلنه بوضوح في *الDictatus Papae* ، بمجرد ارتقائه للعرش البابوي . كما تعين عليهم أيضاً أن يعرفوا أن هذه الأيديولوجية كانت أكثر ثورية مما يبدو من الفروض القانونية البسيطة الواردة في البيان الأول لبرنامجه . فقد مضى جريجوري خلال السنوات الثلاث عشر العاصفة التي تولى فيها البابوية في صياغة أيديولوجيته الثورية وتهذيبها ، مسترشداً بخطى سان أوغسطين من ناحية ، ومستلهما المنابع العاطفية لروح التدين الجديدة التي سرت بين الناس من ناحية أخرى ، ومتاثراً بتعاليم هيرميت من ناحية ثالثة . وكل خطاب تقريراً من بين مراسلاته الرسمية الضخمة يتضمن قدرًا من هذا المذهب ، ولكن نظريته النهائية عن النظام الاجتماعي المسيحي قد صيغت ككل وطُرحت على نحو قوى في خطابه الشهير باسم « خطاب إلى هرمان المبترز » *Herman of Metz* في سنة ١٨٠٢ . والخطاب عبارة عن عدة إجابات على أسئلة طرحتها أسقف ميتز ، ولكنه في الواقع عبارة عن كتيب عام . وقد نشر في نسخ عديدة ، وأرسل إلى بلاط كل ملك في أوروبا ، كما أرسلت منه نسخ إلى الكنائس الهاامة في شتى أرجاء أوروبا .

ومنذ القرن التاسع كانت الأوغسطينية السبافية آخرة في الضمور والتلاشي . ذلك أن التحسن الاجتماعي الذي كان من نتاج حكم كل من شارلمان ، وأوتو الأول ، وهنري الثالث ، كان يتناقض بشكل واضح مع العيوب وأوجه القصور التي كان أوغسطين قد نسبها إلى المعاشرية الأخلاقية للدولة . لقد كان رجال الكنيسة يرون في ملوك القرنين العاشر والحادي عشر الشيوخراطيين زعماء أرسلتهم العناية الإلهية لتحقيق عمل الرب ، ولم يكونوا هم أولئك القراصنة الذين تحدث عنهم أوغسطين . لقد كان التمييز بين الكنيسة *ecclesia* والعالم-*munus* في عمومه موقف يختلف تماماً عن ذلك الفصل الحاد الذي كان أوغسطين قد وضعه بين المدينة السماوية والمدينة الأرضية . فقد كانت وجهة النظر الأوغسطينية القائلة بأن الدولة ليست لها أية سجايا أخلاقية خاصة بها ، وإنما تستمد خصالها فقط من خلال وضعها كخادم

للكنيسة ، تبدو رأيا فارغا وخاليا من المضمون في عالم لم يكن به خط واضح ينصل بين الكنيسة والدولة . ولكن هذه النظرة الأوغسطينية السياسية هي التي أحيا ما جريجورى أنسابع في أكمل وأعمق صيغة . وفي خطابه إلى هرمان الميتزى قال إن السلطة السياسية نى أصلها من خلق البطلجية والقتلة ، وأن الدولة ظلت تحمل طابع قايبيل ( الذي قتل أخيه ) . كما تال إنه في التاريخ العالمي ككل لم يوجد أكثر من ستة ملوك استطاعوا أن ينجوا بأرواحهم من اللعنة ، وهؤلاء الملوك من أمثال قسطنطين ، وثيودوسيوس الكبير ، هم الذين أنقلوا أنفسهم من إغراءات السلطة الدنيوية القاتلة بخضوعهم للكنيسة . وقال إن هناك كثيرين من المسيحيين البسطاء ، كانوا أكثر اطمئنانا بدخولهم في رحاب الرحمة المقدسة من الملوك الكبار الأقوباء ، الذين هم في معظم الأحوال مجرد أدوات يبعث الشيطان بها .

وإذ استمر جريجورى على نفس الخط الذي سار عليه أوغسطين ، فإنه توصل إلى استنتاج أن السلطة الشرعية الوحيدة في العالم هي سلطة القساوسة ، ولاسيما أسقف روما باعتباره نائب المسيح على الأرض . وأولئك الذين يخضعون لهذه السلطة التي أرستها السماء هم فقط الذين يمكنهم أن يأملوا في أن تضمهم مدينة رب . لأنه كان يؤكّد بشدة على المفهوم اليولعس - الأوغسطيني عن الحرية ، فقد أوضح تماماً أن حرية الرجل المسيحي تمثل في اخضاعه إرادته الأنانية للغaiات المقدسة التي ترعاها البابوية في العالم . والنظام العالمي الذي تتحقق فيه هذه المذاهب هو فقط النظام الذي يمكن أن نسميه نظاماً عادلاً وصحيحاً . وأصر جريجورى على أن العدالة ليست مسألة عادة ، أو تراث ، أو تعود : وإنما هي تحقيق للمثال المسيحي كما كان هو يراه . ولا يمكن لأية مزاعم عن الاقتضاء أو العادة أن تصمد في مواجهة مذاهبه . ذلك أنه كان يذكر منتقديه بأنَّ ربَّ لم يقل « أنا التقاليد » ولكنَّه قال « أنا الكلمة » . وبمحاسة استمدّها من سفر الرؤيا طالب بنظام جديد صحيح يحقق المثل المسيحية عن العدالة والحرية كما حدها هو . ولم يكن ليقبل شيئاً أقل من هذا النظام المسيحي العالمي - Chris-tianitas : إذ لم يكن بإمكانه أن يتصالح مع الشيطان .

لقد تأثرت آراء جريجورى بروح التدين العاطفية الجديدة التي انتشرت في القرن الحادى عشر بدرجة تقارب درجة تأثير داميانى بها . إذ أن كتاباته تحفل بالإشارات إلى العذراء وإلى المسيحيين الفقراء Pauperes Christi الذين كانوا يدعون إلى مساعدتهم وكان ينشد صالحهم . وفي رأى جريجورى أن هذا الفقر الذي عانى منه المسيحيون لم يكن مسألة اقتصادية

أو طبقية أو هي مسألة اتخذت الطابع الاقتصادي أو الطلقى بمحض الصدفة . فهو يساند الفقراء ، والمستضعفين ، والمتواضعين ، والمغضوبين من أية طبقة أو طائفة ويقف إلى جانبهم روحيا ، وهو عدو للغنى ، المتكبر ، القوى أيا كان وأينما كان . وكراهيته لأقوى رجال أوروبا ليست قائمة على أساس من الوعى الطلقى ، وإنما على أساس من التعاطف النفسي والعاطفى تجاه المستضعفين والعداء تجاه سادتهم ومغضوباتهم . وهكذا كان مفهوم أوغسطين عن الفقر المسيحى محاولة شاذة بالنسبة للمجتمع الذى كان قائما على أساس طبقي فى القرن الحادى عشر . وفي الوقت نفسه ، فربما كانت كراهيته العنيفة لزعماء المجتمع المعاصر ، وأهتمامه العاطفى الكبير بالمسيحيين الفقراء *Pauperes Christi* أعراضًا هستيرية لمجنون العظمة ولدلائل على اضطرابه العصبى .

وأيا كانت جذور مفهوم جريجورى المتأجع بالعاطفة عن الفقر المسيحى ، فإنه بذلك يفتح مساراً هاماً في فكر العصور الوسطى آنذاك ، وإذا ما استثنينا عظام سان أمبروز ، فإن النقد الاجتماعى والإنجيل المسيحى الاجتماعى لم يكن قد ظهر بعد في حضارة العصور الوسطى . ولم يكن هذا متوقعاً في المجتمع الزراعي الذي عرفته العصور الوسطى الباكرة ، التي كانت أشكال التعبير الأدبي فيها تساند طبقات ملوك الأرض . وحين ظهرت جماعات بروجوازية جديدة في القرن الحادى عشر ، لا سيما في شمال إيطاليا ، تأثرت بالتدين العاطفى الذي جعلها تتوجه إلى تغيير هذا كله . وأيا كان قصد جريجورى من تأكيده على التفرق الروحى للقراء المسيحيين ، فإن تعاليمه أدى إلى تشجيع الطبقات الطموحة المحرومة من الامتيازات في المدن الأوروبية . وحين توفر لسكان المدن الاتجاه الدينى الذى استوعب كافة أشكال الفكر في القرن الحادى عشر إلى جانب النظرة الدينية ، عبر عصيانهم الاجتماعى عن نفسه في مذاهب ألفية وأخروية . فقد كان المحرومون من الامتيازات هم الفقراء ، الذين يستحقون وراثة الأرض ، أو على الأقل يرثون منها قدرًا أكبر كثيراً من ذلك القدر الذي كان ملوك الأرض يسمحون لهم به . وهكذا وجد موقف جريجورى العاطفى من القراء المسيحيين تربة خصبة في التمرد الاجتماعى والاتجاهات الألفية والأخروية التي تفشت في المجتمعات الحضرية الجديدة .

والإنجيل نفسه يشجع المعنى المزدوج في الفقر ، بمعنى نقص الثروة ، ونقص المتع الروحية على السواء . إذ أن المسيحيين الأوائل ، أعضاء كنيسة المواربين ، تلاميذ المسيح الحقيقيين ، كانوا فقراً بكل معنى الكلمة ، روحياً وحرفيًا . فهل كانت هذه علاقة ضرورية ؟ وهل كان من

الضروري للمرء أن يحرم نفسه من المباح الدنيوية حتى يحوز هذه الحال المثلثي من فقر الروح ، أي هذا التواضع الذي هو من دلائل الرحمة المقدسة ؟ لقد قُبِضَ لهذا السؤال أن يصير مشكلة مرضية معدبة لكتيبة العصور الوسطى العالية . وقد أدت حماسة جريجورى للفقر المسيحي إلى التشديد على أهمية هذه المشكلة في فكر العصور الوسطى دون أن يطرح لها حلًا .

أما آخر المصلحين الجريجوريين الأربعة ، فهو البابا باسكال الثاني Paschal II ، وهو الوحيد من الراديكاليين الجريجوريين الذي تولى عرش البابوية بعد جريجورى السابع . وقد مضى بالنقاش شوطاً أبعد من جريجورى ، وقدم الإجابة الخامسة على الرغم من أنه لم يكن مقبولاً من غالبية زعماء الكنيسة في عصره . كان باسكال راهباً في دير فوللا ميروسا Volla lambrosa بالقرب من فلورنسا ، وكان هذا الدير واحداً من الأديرة التقشفية الإصلاحية . ثم دخل في خدمة البابوية وتلمنذ على جريجورى السابع ، وظل كذلك حتى آخر أيامه . بعد أن كان المد الشورى العالى قد بدأ في روما جريجوريا قوياً عارماً . وبعد أن خدم كمبوعوث بابوى في إسبانيا حيث جعله تعصب المسيحيين الأبييريين المشتبكين في حرب الاسترداد أكثر حماسة وتطهيرية . وفي سنة ١٠٩٩ انتخب لاعتلاء العرش البابوى . وكانت السنوات التسع عشرة التي أمضاها على عرش البابوية تتسم بالاستمرارية العنيدة لمواصلة النضال ضد الإمبراطور الألماني هنرى الخامس ، والصراع ضد الملك الإنجليزى حول علاقات الكنيسة والدولة ، كما أنه في هذه الأثناء أسيغ تأييده على مشروع طائش فاشل لحملة صليبية ضد بيزنطة . وفي سنة ١١١١ أذهل أوروبا بإعلان التوصل إلى اتفاق مع الإمبراطور الألماني لإنتهاء الصراع الطويل بين البابوية والإمبراطورية . ولكن عندما نشرت شروط معاهدة السلام ثار الكراดาلة وغضبوا فأجبروه على نقض المعاهدة .

لقد كان حل باسكال الثاني للنزاع حول العلاقات بين الكنيسة والدولة بسيطاً وثيراً في آن واحد . فيما أن أصول النزاع تكمن في مسألة الاختصاصات النسبية لكل من الملكة ergo- num والكنيسة Sacerdotium فإنه اقترح على الإمبراطور أن يسلم الكنيسين الألمان للنفاج الإمبراطوري كافة أملاكهم ومناصبهم العلمانية لكي يجعلوا من أنفسهم كنيسة روحانية تماماً . وفي المقابل وعده هنرى السادس بعدم التدخل في شئون الأساقفة ومقدمي الأديرة الألمان : وكان طبيعياً أن يعد الإمبراطور المتوجه بأن يفعل هذا نظراً إلى ذلك القدر الهائل من الشروق العقارية والمناصب العامة التي قدمها له باسكال في اقتراحه .

وقد فشل المؤرخون بشكل عام في إدراك مغزى التنازل الذي قدمه باسكال . ولم يكن هذا تصرفاً غير محسوب من رجل غريب الأطوار ، كما ظن البعض ، ولم يكن نتيجة سبب قهرى من جانب الإمبراطور كما ادعى البلاط البابوى فيما بعد وهو ينقض المعاهدة . فقد كانت معاهدة سنة ١٦٦١ مترافقة تماماً مع موقف باسكال الأيديولوجي ، الذى كان بدوره نتاجاً للجربجورية الثورية . وكما قطعت الجماعات الدينية التقشفية الجديدة على نفسها عهداً بالفقر تقليداً لكنيسة المواريين ، كذلك تحرك باسكال ، الذى كان نتاجاً لهذه الحركة ، في اتجاه فكر الفقر الموارى للكنيسة كلها ، كما تحرك في اتجاه مذهب يقول بكنيسة روحية تماماً و « فقيرة » بكل معنى الكلمة . ويمكن القول بأن هذا كان تطوراً منطقياً نابعاً من ترحيب جربجوري السابع بالفقر المسيحى .

ويظهر المذهب القائل بنقد الكنيسة مثل المواريين لأول مرة في سياسة آخر البابوات الجربجوريين . ولأن هذا المذهب قد لاقى الرفض من جانب بابوية العصور الوسطى العالية ، كما سبب الرعب والهلع لرجال الكنيسة الأخرىاء في غرب أوروبا ، فقد وجد ترحيباً من الحركات الهرطيقية الشعبية في القرنين ١٢، ١٣، ١٤ . وفي أواخر القرن الثالث عشر اعتقد الجناح الثورى من الفنسسكان ، والذي كان يستمد تراثه الدينى من نفس حركة الzed التي سرت في شمال إيطاليا في أواخر القرن الحادى عشر والتي كان باسكال الثانى من شمارها . لقد أدانت البابوية مذهب الفقر الموارى باعتباره هرطقة في سنة ١٣٢٣ ، ولكن هذا المذهب ظل قائماً في الوجود على مدى عشرات من السنين بعد ذلك ليكون مصدراً للنزاع والفرضى في الحياة الكنسية في العصور الوسطى . وفي طيات الأفكار العالمية الغامضة التي طرحتها الحركات الهرطيقية الشعبية في العصور الوسطى العالية لمجد مذهب الفقر الموارى يرتبط تماماً بالإنجيل الاجتماعى الألفى الذى لمجد جذوراً له هو الآخر في تعاليم جربجوري السابع .

وينبغى أن ننظر إلى نتائج الإصلاح الجربجوري الفكرية باعتبارها نتائج غاية في التعقيد وعدم التجانس ، لقد روج الجربجوريون للمذاهب التي شادت السلطة البابوية ، والتنظيم المركزي للكنيسة ، وسلطة المنصب الكنسى - كما أنهما قوضوها في الوقت نفسه ، ذلك أن المذهب القائلة بالسلطة المطلقة وعصمة البابوية ، وخضوع الملكية للكنيسة ، كلها مذاهب جربجورية . إلا أنه من تعاليم المصلحين الجربجوريين أيضاً نبعت تلك الأفكار التي لم تثبت أن لعبت دوراً هاماً في تقويض النظام资料 in فى العصور الوسطى : أي الفردية الدينية ، والمذهب الدوناتى ، والإنجيل الاجتماعى الألفى ، ومذهب الفقر الرسولى للكنيسة .

٣٧١

ولم يكن الجريجوريون يحتكرون لأنفسهم ساحة النقاش العام . فعلى العكس كانت مناقشاتهم حول طبيعة النظام المسيحي العالمي تستدعي مختلف التعليقات ، والانتقادات ، والمقالات التي تعكس كل ظل من الرأي تقريباً . ومن الأمور ذات الدلالة ، بالنسبة للمشاوير الجارفة التي أحيتها الإصلاح الجريجوري ، وبالنسبة لازدياد حركة التعليم في القرن الحادى عشر ، أن مخالفته لنا تلك الفترة من مؤلفات حول علاقة الدولة والكنيسة تماماً مايزيد على مائتى ألف صفحة يتقايس الطباعة الحديثة . وليس من قبيل المبالغة أن نقول أنه في سنة ١١٠٠ تقريباً كان كل راهب في غرب أوروبا يؤلف كتاباً عن الكنيسة والدولة .

ويمكن أن نأخذ في اعتبارنا ثلاثة تعبيرات فخطية تدلنا على طبيعة الانتقادات التي وجهت ضد الجريجوريين . فبادئ ذي بدء كان ثمة موقف ناتج عن التركيز على تراث العصور الوسطى الباكرة حول الملكية الشيوقراطية ، مؤكداً على أن الرب هو الذي عين الملك « ويفصل الرحمة الإلهية فهو بمثابة الرب » على حد تعبير القسيس الإنجليزي المجهول صاحب المقالات التي تحمل عنوان « المؤلف المجهول من بورك » في سنة ١١٠٤ . وثانياً كان هناك موقف الكلوبي المحافظ الذي تثلّ في « مقال في السلطة الملكية والكنيسة » الذي كتبه هوف راهب فليري Hugh de Fleury وفليري هو الدير الفرنسي الملكي المتحالف مع دير كلوني . ويشن هوف هجوماً مباشراً على أنكار جوريجوري حول المعاشرة الأخلاقية للملكية ، ويخلص إلى أن الملكية يجب أن تستمر في تفوقها وسموها على الكنيسة في سبيل إقامة نظام صحيح في المجتمع . أما المرفق الأخير فهو من أهم المواقف وأكثرها إثارة في تلك الفترة ، ذلك هو موقف القانوني الكنسي الكبير ايفو Ivo أسقف شارتير Chartres . فقد عبر هذا العالم الحكيم النابه عن شكوكه في أن النظام العالمي السائد يتناقض حقاً مع القانون الكنسي ومتطلبات عقيدة الكنيسة . وقال أنه حتى لو كان الأمر كذلك فإن القيمة الأخلاقية للسعادة الاجتماعية يجب أن تعلو حتى فوق ضرورات القانون الكنسي واللاموت المكتوبة . فيما أن النظام السائد يحظى بمثل هذا التأييد الواسع من جانب العلمانيين ، بل ومن جانب رجال الكنيسة ، فإنه تستحيل إزالتده دون حدوث صدع وانشقاق في المجتمع . وقد خلص ايفو إلى أنه من الأفضل للإصلاحيين أن يقنعوا بالاعتراض المتحفظ وأن يأملوا في حدوث إصلاح بطيء . وعلى أية حال فإن المنظرين للبابوية الجريجورية لم يكن لديهم أي استعداد للاستماع إلى الآراء المعتدلة إلى كان ايفو أسقف شارتير ينادي بها ، كما أنهم كانوا يرفضون الاستماع إلى وجهات

نظر من يمثلون ردود الفعل الملكية ، أو الاحتجاجات المزمرة التي جهر بها الكلونيون المحافظون.

كان كثيرون من رجال الكنيسة المعاصرين ، من امتازوا بالإخلاص والتفانى ، لا يرون فى الجور بجورين خطأ مذهبياً كبيراً ، وإنما رأوا فيه قوماً متهربي ، ساذجين ، محدودي الأفق . وفي البلاد التي كانت الملكية فيها قوية مثل إنجلترا النورمانية ، والإمبراطورية الألمانية ، كان كبار رجال الكنيسة يحترمون الملكية ، كما ظل المتعلمون منهم يخدمون الملكية كمستشارين وزراء . أما البرجوريون ، فإنهم على التقيض من أمثال هؤلاء الكنيسين ، كانوا بالفعل ساذجين وضيقى الأفق . وكلهم تقريباً وفدوا من اللورين وشمال إيطاليا حيث كانت السلطة الملكية ضعيفة وغير منتظمة ، وحيث لم يكن بوسع أحد من الرهبان أن يحترم الملكية . كذلك لم تتع� الفرصة لأى منهم للعمل في بلاط ملكي أو أن يعرف على شخصية مثل هنرى الثالث أو وليم الفاتح ، أو أن يرى من الداخل تلك المشكلات الضخمة التي كانت تواجه الحكومة في القرن الحادى عشر . وبالنسبة للبرجوريين كانت الملكية فكرة يجب دراستها عند أوغسطين أو جيلاسيوس ؛ فهى بالنسبة لهم لم تكن حقيقة فظة من حقائق الحياة اليومية ، كما أنها لم تكن فكرة جيدة ( كما كانت بالنسبة لكتاب الأكليروس في إنجلترا وألمانيا ) . لقد كان البرجوريون متعلمين ، ومخلصين ، وشجعان ، بل و كانوا رجالاً يتألقون في سماء الفكر ، ولكنهم كانوا يفتقرن كثيراً إلى الحكمة والاعتدال اللذين توفرهما سنوات التقارب مع الملكية والسلطة - وهى نوع من الحكمة لم يكن ممكناً أن تتتوفر لهم بقراءة الكتب في أدب آباء الكنيسة ، أو مجموعات القانون الكنسى ، أو بالإخلاص في الحياة الدينية ، أو حتى بمتابعة المصادر الفكرية الثرية لحركة التدين والجدل الجديد .

### ٣ - النزاع الألماني حول التقليد العلمانى :

فى سنة ١٠٧٥ كان الإمبراطور الألماني هو أقوى حاكم في أوروبا ، أو على الأقل في مناطق شرق نورماندي . ومع هذا فإن « الشيطان المقدس » ، جرجوري السابع ، الذي كان قد انطلق في سبيل تطبيق برنامجه عن العدالة والحرية ، لم يتسرع عن أن يطلب من الملك الألماني فوراً أن يوقف نظام التقليد العلمانى الذي كان يتتيح له فرصة التحكم في تعيين كبار رجال الكنيسة في مملكته ، وهدد البابا بخلع الإمبراطور إذا لم يتمثل للمرسوم الذي أصدره . وكان هجوم جرجوري على الأسس التنظيمية للسلطة الإمبراطورية في وقت حرج بالنسبة

لإمبراطورية : فقد عجل بنشوب صراع امتد على مدى خمسين سنة ، وهو صراع يرى المؤرخون الألمان أنه حسم مصير ألمانيا .

كان هنري الرابع قد اعتلى عرش الإمبراطورية عقب وفاة أبيه الباكرة في سنة ١٠٥٦ . فقد كانت السياسة المركزية العدوانية التي انتهجها هنري الثالث قد أخافت النبلاء الألمان . وبذلك صمموا على انتهاز فرصة النكسة التي حلت بالبيت الإمبراطوري لكي يحدوا من حجم سلطة الناج ، إذ سار هنري على الخطوط التي كان أباطرة أسرة أوتو قد أرسوها في القرن العاشر . فإنه بنى سلطته على أساس التحكم في موارد الكنيسة والسيطرة على رجالها ، استناداً إلى مذهب الملكية الشيورقاطية والتقليد العلماني ، ونظام الكتايس الامتلاكية ، والوصاية على الأديرة الكبرى في مملكته . كذلك أنفاد هنري الثالث من نظام الفرسان - الأقنان - mini-steriales لكي يقيم الحاميات في الحصون الكثيرة التي بناها في شتى أنحاء المملكة ولا سيما في دوقية سكسونيا الشمالية ، التي واصل نبلاوتها وفلاجورها إظهار ميلهم الانفصالية القرية . ويبعد أنه كان في نية هنري أن يضم الدوقية السаксونية المشاكسنة إلى أملاك الناج ، ويضيف هذا الإقليم إلى دوقية فرنكونيا لتكون أملاكاً شاسعة للناج . وكان تحقيق هذه السياسة هو الذي سيضع الملكية الألمانية في موقف الهيمنة والسيطرة على النبلاء الألمان ، وهو ما يعتبر أساساً لبناء السلطة الملكية في ألمانيا ، وهو ما كان أوتو الأول قد بدأه في منتصف القرن العاشر .

وصم النبلاء الألمان بقيادة السكسون المشاغبين ، على الإنفاذ من الموت المفاجئ للإمبراطور العظيم هنري الثالث سنة ١٠٥٦ وجود قاصر على العرش . وقتلنت النتيجة في سنوات تسع من العصيان والمرب الأهلية في ألمانيا ، وفي خلال هذه السنوات القاسع كشفت الدوقيات عن الاتجاهات والميول الانفصالية التقليدية . ولكن الكنيسة الألمانية ، حتى في سكسونيا ، ظلت على ولائها للملكية وحفظت العرش للشاب هنري الرابع . وهكذا تأكد من جديد ذلك التحالف الحكيم الذي كان أوتو الأول قد عقد مع الكنيسة الألمانية .

وحين صار هنري الرابع ملكاً بالفعل سنة ١٠٦٥ تصدى للاتجاهات الانفصالية فوراً ، وانطلق في سبيل إتمام العمل الذي كان أبوه قد بدأه . وربما كان هنري أقدر حكام ألمانيا في العصور الوسطى وأكثرهم حكمة . فلاشك في أن أحداً غيره من الملوك لم يظهر هذا القدر من الحيوية الماكنة ، والعزم الذي لا يلين على تطوير السلطة الملكية . كان هنري يعتقد أن دوقية

سكسونيا هي مفتاح المشكلة ، وهناك واصل سياسة أبيه في بناء القلاع ، كما انتهج سياسة لا تكتفى بتجريد النبلاء من امتيازات الحكم الذاتي التي كانوا يتمتعون بها ، وإنما تهدف أيضاً إلى تحويل جمahir الفلاحين الأحرار إلى أقنان يعملون في الضياع التي تعتمد بشكل كلي على التاج . وكانت النتيجة الحتمية لذلك نشوب عصيان كبير آخر في ألمانيا ، لقي فيه النبلاء وال فلاجرون الشاربون العون من كافية الاستقراريين المنشقين في سائر أنحاء المملكة ، بل ومن بعض الأساقفة الغاضبين أيضاً : وعلى أية حال ، لم يكن الصراع متكافئاً ، لأن الغالبية الساحقة من الأساقفة كانت تقف إلى جانب الملك ، ومعهم الفرسان - الأقنان الملكيون ، وكثيرون من صغار النبلاء فضلاً عن الأديرة الغنية الخاضعة للسلطة الملكية ، والطبقات الجديدة في مدن الرأين . ويحلول سنة ١٠٧٥ كان هنري الرابع قد حق نصراً مظرياً كاملاً . فقد تم إخضاع قادة الاستقراريين الشاربون ، كما خسر الفلاحون الساسون أعداداً كبيرة من القتلى في ساحة المعارك وانتابهم إحساس بأن النبلاء قد خانوهم . ويداً الطريق آنذاك متوجهاً لبناء دولة موحدة وقوية في ألمانيا ، تمثل درجة السلطة المركزية في الأراضي الخاضعة لحكم دوق نورماندي ، وتعتبر إرهاصاً للملكية الألمانية في القرن الثالث عشر .

عند هذه النقطة المركبة تلقى الملك الألماني المرسوم البابوي ضد التقليد العلماني مع التهديد بعزله إذا لم يظهر الطاعة فوراً . ولم يكن هنري بغافل عن التغير الكبير الذي كان يجري في روما . فخلال الفترة التي كان فيها تحت الوصاية جرده المرسوم الانتخابي البابوي من حق التحكم في الانتخابات البابوية ، وهو الحق الذي كان أسلافه يتمتعون به على مدى قرن من الزمان . ولكنه إذا كان مشغولاً بالمشكلات الداخلية الضاغطة ، ترك الأمور في إيطاليا تأخذ مجريها على الأقل حتى يتمكن أن يوليهها كامل اهتمامه . ويبدو أن موقف هنري الطبيعي من روما كان موقفاً حذراً معتدلاً ، وربما لم يكن ليتدخل في الاستقلال الجديد الذي نعمت به البابوية لو تركته وشأنه . ولكن السياسة العدوانية التي انتهجهها جريجورى السابع منذ بداية بابويته جعلت من المستحيل على هنري أن يتتجنب خوض الصراع ضد روما . هذا النزاع الأول بين البابا والإمبراطور كان مسألة بسيطة نسبياً ، بيد أنه كان بادرة لصراع أعمق كامن تحت السطح . فبعد أن ارتقى هيلدبراند عرش البابوية بقليل ، صار كرسى أسقفية مدينة ميلانو شاغراً ، وأخذ كل من هنري وجريجورى يناور ليضمن فوز مرشحه . واعتبر جريجورى هذا دليلاً على أن الملك الألماني لم يتخلف عن مزاعمه في السيطرة على شئون إيطاليا ، وربما كان

هذا هو السبب الذى دفع جريجورى إلى تصعيد هجومه على الأسس التنظيمية للسلطة الإمبراطورية - أى تحالفها مع الكنيسة الألمانية - فوجه إنذاراً بابوريا نهائياً سنة ١٠٧٥ . ولأن هنرى كان متتشياً بانتصاره الكبير على النبلاء ، فقد قرر أن يتنهج أقوى سياسة ممكنة في التصدى لمطالب جريجورى ، ووجد تأييداً حاسماً لسياسته بين رجال الكنيسة الألمان . ذلك أنهم كانوا منذ زمن طويل قد تنبهوا أكثر من الملك للنهج الثورى الذى انتهجه البابورية في عهد هيلدبراند ، ولم تكن بهم أدنى رغبة في التخلى عن نظام العلاقات السائد بين الكنيسة والدولة في ألمانيا .

ومن ثم أعد العلماء الكنسيون في البلاط خطاباً لكى يرسل في سنة ١٠٧٦ باسم الملك إلى روما ردًا على المرسوم البابوي ضد التقليد العلماني ، وهذا الخطاب يلعن « هيلدبراند الذى لم يعد باباً حالياً ، وإنما راهب مزيف » بأقصى ما يمكن من الألفاظ . كان خطاب هنرى واحداً من أبرز الأمثلة على البلاغة اللاتينية في العصور الوسطى ، وهو يعكس درجة تعليم المجلس الملكي ومهارة أعضائه الأدبية ، ولكنه لم يكن أكثر من دفاع عن النظام العالمي السائد ، وإعلان الحرب على البابا الذي نادى بتقويض هذا النظام الخير . فقد قال هنرى للبابا جريجورى أن أداة لوظيفته البابوية قد جلب الفوضى والفساد على الكنيسة بالدرجة التي جعلته يجرؤ على أن يعصي السلطة الملكية التي تلقاها هنرى من رب ، وأنه تجرأ على أن يهدد بخلع هنرى من مملكته التي عينه الله على عرشه . وزعم أن جريجورى قد اغتصب العرش الرسولي ، فقد مارس العنف تحت ستار الدين مخالفًا بذلك تعاليم القديس بطرس . وخلص إلى أن جريجورى مأمور من هنرى ، الملك بفضل الله ، ومن سائر أساقفة الإمبراطورية بأن ينزل عن عرش القديس بطرس . وبعض النسخ تضيف اللعنة الأبدية على البابا .

لقد كان خطاب هنرى الرابع جريجورى السابع صرخة يائسة من جانب ملكية العصور الوسطى لتبرير كيانها ، وهى الملكية التى وصلت إلى ذروتها على يد الأسرة السالبة في عصر هنرى الثالث وابنه . ولكن يبدو أن جريجورى السابع كان يتوقع مثل هذه الإجابة ، فلم يخش الجيش الإمبراطوري ، لأن البابوية كانت قد وجدت في السنوات العشرين السابقة حلفاء أقوىاء لها في بريطانيا يوازنون القوة ضد الملك الألماني الكبير - هؤلاء هم الحكام التورمان في جنوب إيطاليا وصقلية . لقد اتخذت البابوية في بداية الأمر موقفاً عدائياً من الغزو التورمانى لمناطق الجنوب الإيطالي ، ولكن مع نهاية خمسينيات القرن الحادى عشر كان البلاط البابورى قد

أدرك أن النورمان يمكن أن يستغلوا كقوة في مواجهة البناء الرومان المشاغبين ، ثم ضد الإمبراطور الألماني الذي كانت مزاعمه حول السلطة على إيطاليا تلقى معارضة النورمان والبابوية على السواء . وكان الحكام النورمان - الإيطاليون يحتاجون بدورهم إلى الموافقة البابوية لكي تضفي على حكمهم سمة من الشرعية في إمارات الجنوب الإيطالي التي كان يحكمها من قبل خليط من الأمراء المسلمين ، والبيزنطيين ، واللاتين . وكان من براعث سرور البابوية أن تفتح اعتراضها للحكام النورمان في سبيل تدعيم التحالف معهم لأن جيشهن كانت تقبل الدعم العسكري الضروري الذي كانت البابوية تحتاج إليه . وبالإضافة إلى هذا التأييد الجنوبي كان يسع جريجوري أن ينتظر المساعدة من الشمال من ماتيلدا Matilda كونتية توسكانيا الشيرية القوية ، وكانت أرملة ترتبط مع جريجوري نفسه بعلاقة صداقة . وتعتبر ماتيلدا أول مثل لطراز السيدة الأристقراطية المستقلة ذات السلطة والمكانة الكبيرة ، وقد قيض مثل هذا الطراز من السيدات أن تلعب دور هاماً في السياسة والمجتمع في العصر الوسطي العالية . وعلى الرغم من أن ماتيلدا كانت تمت بصلة قرابة بعيدة للإمبراطور الألماني ، فإن جريجوري كان يشعر أنه يستطيع الاعتماد عليها في حمايته من غضب هنري الرابع إذا ماجأت المناسبة .

ولما كان جريجوري يتصرف بسرعة وتصميم واضح ، فقد بادر بخلع هنري فور تسلمه خطابه التمرد المهن ، وأرسل العمالء البابويين إلى ألمانيا لكي يحرروا رماد العصيان الذي لم يكدر ينطفئ إلى نار جديدة للحرب الأهلية ، وبهذا وجدت كل العناصر المناوئة في ألمانيا ذريعة لم يسبق لها مثيل لهاجمة الملكية ، وهكذا اكتسب العصيان ، الذي ثار لأسباب ذاتية ، مسحة مقدسة . ويبدر على آية حال أنه كان بمقدور هنري الرابع أن يقصد لهذه العاصفة لو لم يكن جريجوري السابع قد اتخذ حيطة لمنع استمرار التأييد التقليدي من جانب كبار الكنسيين الألماني للتاج .

فقد علم الأساقفة ومقدمو الأذيرة عن طريق العمالء البابويين ومن خلال الخطابات التي وصلتهم من روما مباشرة أنه لم يعد ثمة ما يدعوههم إلى الاعتراف بهنري الرابع ملكاً عليهم بعد أن صدر ضده قرار حرمان . وكان الحرمان مازال سلحاً قوياً للغاية في الترسانة الروحية للبابوية : إذ كانت أوروبا مازالت بعيدة عن تدهور هذا السلاح بسبب كثرة استخدامه . فضلاً عن أنه كان هناك احتمالاً حقيقياً بأن ينتصر جريجوري في صراعه ضد الملك الألماني ، وقد

تردد رجال الكنيسة في ألمانيا بدافع الخوف على أنفسهم الشخصى ، فى أن يغامروا بوظائفهم ومكانتهم إذا ما وافقوا صراحة إلى جانب هنرى الرابع . وهكذا تمثل الأثر المباشر للمرسوم البابوى بغلق الإمبراطور فى الانهيار المروع للسلطة الملكية . ولأن ثلثى الجنود على الأقل فى جيش هنرى كانوا يجندون من أراضى الكنيسة ، فإنه فقد الجزء الأكبر من قوته العسكرية دونما ضربة واحدة . وينهاية سنة ١٠٧٦ وجد الملك نفسه يكاد يكون معزولا ، لأن رجال الكنيسة الذين تملكتهم الخوف والوجل سحبوا تأييدهم للبيت السالى . وابتعد النبلاء لهذا الانقلاب غير المتوقع فى حظهم ، فأعادوا إحياء المبدأ الانتخابى القديم فى الملكية الألمانية استجابة لاقتراح من البابا ، وبدأوا بالفعل فى عملية انتخاب ملك جديد من خارج الأسرة السالية .

واستطاع الموظفون الكنيسيون العاملون فى البلاط أن يقنعوا الملك أن المخرج الوحيد هو أن يستسلم لجريجورى ويحصل على العفو البابوى عن أفعاله الخاطئة حتى يمكنه أن ينقذ عرشه . فعقد العزم على أن يسافر إلى إيطاليا بنفسه لكي يطلب الغفران من البابا . وكان من الضروري لهنرى أن يفعل هذا على وجه السرعة ، لأن جريجورى كان قد أعلن عن نيته بالذهاب إلى ألمانيا لكي يرأس مجلس النبلاء الألمان الذى سيجرد هنرى من عرشه رسمياً ويختار ملكاً جديداً .

وثمة مؤرخ ألمانى معاصر من الرهبان الموالين للملك أمندا برواية رىما يغلفها الخيال تحكى كيف أن هنرى الرابع البياس قد اندفع جنوبا ، وليس بصحبته سوى مجموعة من الخدم ، فى أرض تغص بالأعداء . وفي هذا الوقت ، كان جريجورى مسافراً بطريقه أكثر تأنياً واحتفالاً بالظاهر ، فى طريقه من روما إلى ألمانيا قبل أن يطلب الملك مقابلته . وقد كسب هنرى هذا السباق الميلودرامى الذى شد انتباه أوروبا بأسرها . فقد لقى البابا عند قلعة كانوسا Canossa التى كانت من أملاك ماتيلدا كونتيسة توسكانيا فى إيطاليا ، وحيث كان جريجورى قد حل ضيفاً على الكونتيسة .

وتشكل الحوادث التى جرت فى كانوسا شتاً سنة ١٠٧٧ واحداً من أكبر المواقف الدرامية فى التاريخ الأوروبي . إذ يضيف لنا المؤرخ الملكى المعاصر ، بقدر من المبالغة المحمودة ، كيف وقف هنرى فى الجليل أيام ثلاثة حتى أعلن البابا فى النهاية عن استعداده لمقابلته ، وقبول توصلاته التائبة بالعفو والغفران . الواقع أن الحوادث التى جرت فى كانوسا لم تكن دراما عالمية فقط ، ولكنها كانت أيضاً مواجهة سياسية عصبية كانت لها نتائجها الكبيرة على

التطورات التالية في النزاع حول التقليد العلماني مع ألمانيا ، كما كان كل من الإمبراطور والبابا يعلم عن يقين . فقد كان هنري في حاجة إلى الغفران البابوي لكي يحتفظ بعرشه ، ولم يكن جريجوري على استعداد لتقديم هذه المنحة في اللحظة التي شهدت انهيار سلطة هنري ، وحين كان البابا في طريقه لحضور الاجتماع الذي سيجري فيه انتخاب ملك ألماني جديد توافق عليه البابوية . وبحكم تقاليد الكنيسة وقانونها ، على أية حال ، لم يكن باستطاعة أي قسيس ، ناهيك عن أن يكون هو نائب المسيح على الأرض ، أن يرفض توبية مخطئ صادق التوبة ومعترف بخطيئته . وقد راود الشك جريجوري كثيراً ، ولم يدره في ذلك ، حول مدى صدق توبه هنري ، بيد أنه كان من الصعب عليه أن يعلن ذلك على الملأ بسبب ما أبداه هنري علانية من التوبة وعذاب الضمير . وبالتالي ، ظل البابا يتغافل طلب الإمبراطور بمقابلته ثلاثة أيام . ثم تدخلت ماتيلدا كونتيessa توسكانيا لصالح قريبتها : ذلك أنه لم يكن هناك حاكم أو سيد كبير ، خارج ألمانيا على الأقل ، يستمتع بمشاهدة استمرار التحقيق لواحد من أكبر ملوك العالم المسيحي .

وربما حتى وساطة ماتيلدا لم تكن لتحرك جريجوري في لحظة انتصاره ، فقد كان ظهور هوف رئيس دير كلوني في كانوسا في وقت غير مناسب لجريجوري ، وتدخله الدائب لصالح الإمبراطور هو فقط الذي أرغم جريجوري على الاستجابة . إذ أن هوف كان هو رجل الكنيسة الذي يحظى بأكبر قدر من الاحترام والحب في زمانه ، وكان هو وهيلبراند يكرهان بعضهما على الدوام ، فضلاً عن أن وجهة النظر العالمية الجريجورية كانت تصطدم بشدة مع وجهة النظر العالمية الكلونية . ولكن جريجوري لم يكن ليجرؤ على تجاهل نصيحة رئيس الدير المبجل المقدس . ولو فعل جريجوري هذا لعرض مركزه في أوروبا للخطر إذ أنه كان يدرك تماماً أن رؤوس أوروبا المتوجهة تتطلع في هلح إلى الأحداث الجديدة التي تجري في كانوسا . كما كان يعلم أن المعارضة النشطة من جانب الراهب الكلوني المعمّر تكفي لتحويل الرأي العام ضده ومؤازرة ملوك وحكام أوروبا الآخرين للملكية السالية المقهورة . وعليه فقد سمع جريجوري في نهاية الأمر بمقابلة هنري ، واستمع إلى اعترافه ، ومنحه الغفران ، ثم جعله يقطع على نفسه عهداً بياطاعة المراسيم البابوية وأعاده إلى عرشه .

كان رأى البابا ، والنبلاء الألمان الخائبين ، أنه لم تعد هناك حاجة لانتخاب ملك جديد . فقد تخلى البابا عن رحلته عبر جبال الألب ، وأرسل خطاباً تفوح منه رائحة النصر إلى النبلاء الألمان يخبرهم بالأحداث التي جرت في كانوسا والسلام الذي عقده مع الملك التائب الذي أقسم

أن يكون خادماً مخلصاً للبابوية . فقد أنقذ عرشه وسنج له الوقت لإعادة بناء سلطنته . ومن غير المحتمل أنه كان ينوي الحفاظ على القسم الذي أقسمه في كانوسا ، ففي خلال سنة واحدة كشف عن نوایاه فخلعه البابا عن عرشه مرة أخرى . بيد أن هنري لم يرجع أبداً إلى المرفق البائس الذي وجد نفسه فيه عند نهاية سنة ١٠٧٦ ، والحقيقة أنه في خلال السنوات الخمسين لقى استغرقها النزاع حول التقليد العلماني ، لم يحدث أبداً أن أقتربت البابوية من نصرها النهائي مثلما حدث في صبيحة ذلك اليوم الذي شن فيه جريجورى السابع هجومه الأول على الملكية الألمانية . فبعد كانوسا أعاد بعض رجال الكنيسة الألمان التفكير في مواقفهم ثم عادوا إلى الوقوف في صف البيت السالى . وعلى سبيل المثال ، تولى رئيس دير ثولدا الكبير ، الذي أسسه سان بونيفاس ، رئاسة المجلس القضائي الملكي في السنوات الأخيرة من عهد هنري الرابع . واستطاع الملك الألماني أن يستعيد مركزه في الحرب الطويلة المديدة ضد النبلاء الألمان بفضل مساعدة بعض رجال الكنيسة والأقنان الملكيين فضلاً عن الجيوش التي تم تجهيزها من الأراضي المملوكة للناتج . وفي سنة ١٠٨٥ كان هنري قريباً بالقدر الذي يكفى للانتقام ، فطرد البابا من روما ليعيش لاجئاً بين حلفائه النورمان في جنوب إيطاليا حتى موته . واتسمت السنوات الأخيرة من حياة هنري الرابع بالزيارة الناجمة عن عصيان ابنه الذي انضم إلى النبلاء الألمان ضدّه ، بيد أن هذه كانت مسألة عائلية وشخصية في المقام الأول . لأن هنري الخامس واصل الحرب ضد البابوية وحلقاتها في ألمانيا فور ارتقائه العرش الألماني سنة ١١٠٦ .

وقد ناقش كثيرون من عاصروا هذه الأحداث ، ومن الكتاب المحدثين على السواء ، مسألة من هو الذي ربح أكثر من مواجهة كانوسا الدرامية ، البابا أم الإمبراطور ؟ كان واضحاً أن كلاً من الفريقين قد ربح شيئاً وخسر شيئاً آخر ، وأن أيهما لم يحقق النصر الكامل . لقد أعادت كانوسا الناتج الألماني إلى هنري ، ولكن بالنظر لخضوعه المهيمن أمام البابا ، تكون كانوسا قد وجهت ضربة قاضية إلى أيديولوجية الملكية الشيقراتية التي كانت الأسرة السالبة تغول عليها كثيراً . فضلاً عن أن هنري ، وقد أجبر على طلب الغفران البابوي ، قد دعم المزاعم الجريجورية حول حق البابوية في محاكمة وعزل أكبر الحكماء في أوروبا . ومن المؤكد أن جريجوري قد تسبب في التهليل بأن السلطة الأخلاقية للبابوية قد تبدلت واضحة حين تم إجبار أعظم حكام الغرب على أن يركع تائباً عند قدمي البابا . لقد كانت كانوسا تعنى أن أسفت روما ، الذي ظل يلعب دوراً هاماً في شؤون أوروبا السياسية على مدى قرنين من الزمان ، قد صار في ذلك الحين شخصاً محورياً تدور حوله شؤون الدول الأوروبية .

وعلى أية حال ، فإن انتصار جريجورى لم يكن مطلقاً . ذلك أن كانوسا أظهرت بدور الشك حول مقاصد البابا ومستواها الأخلاقى ، وهى البذور التى فت سريراً فى القرن التالى . فقد اتخذ ملوك أوروبا حيطة منهم كما أجبروا مرغمين على أن يعيدوا النظر ملياً فى علاقتهم بالكنيسة . كما أن كانوسا قضت على التوازن الدولى الذى عرفته أوروبا القرن الحادى عشر . بل إن رجال الكنيسة المخلصين الوعيين تساءلوا آنذاك عن السبب الذى يجعل حاكماً مخلصاً وقديراً مثل هنرى يقف مثل هذا موقف المهين . وفي مناقشة ماجرى فى كانوسا ، بعد ذلك بمائة سنة ، رفض المؤرخ أوتو الفريزى ، الذى كان أسقفاً ملكياً ، أن يقرر أن أحد الجانبين كان على خطأ أو على صواب بشكل مطلق . فقد أحسن بأن جريجورى قد تطرف في خصومته ، وتشكل فى فطنة هذا البابا وذكائه ، ومن ثم تشكل فى أن يكون حسن النية . وهكذا كان لاستعراض القوة البابوية فى كانوسا تأثير معقد ويعيد المدى على الوعى الأخلاقى فى مجتمع العصور الوسطى ، فقد كان مؤشراً على نهضة الزعامة البابوية فى أوروبا ، كما أنه فى الوقت نفسه حرك سلسلة طويلة من المنازعات والتناقضات التى انتهت بعد قرنين وربع فى مدينة إيطالية أخرى صغيرة بالقضاء على بابوية العصور الوسطى .

ويعد كانوسا ظل جريجورى وهنرى بكاراهية مقيدة ، واستخدما كافة الموارد المعنية والمادية التى استطاعا تعبئتها . فقد أعلن البابا مرة أخرى عزل الإمبراطور ، وانضم إلى الأمراء، المتمردين لتنصيب إمبراطور غيره . وبالمثل وجد هنرى أسقفاً من شمال إيطاليا على استعداد للمغامرة باعتلاء العرش البابوى بدلاً من جريجورى . هذه المناورات كان لها تأثير ضئيل ، وربما لم يكن لها تأثير على الإطلاق ، فقد طال أمد الصراع حول التقليد العلمانى . وبعد موت جريجورى سنة ١٠٨٥ ، وفي بابوية الراهب الكلونى الإصلاحى إريان الثانى ( ١٠٨٨ - ١٠٩٩ ) خاصة ، بدأ عزم البابوية يخور . وبينما أكد إريان ولاه لسياسة جريجورى رسمياً ، أخذ يبحث عن مخرج من حرب الإنهاك التى تورطت فيها البابوية . وحاول أن يوحد أوروبا خلف البابا من خلال الدعوة إلى الحملة الصليبية الأولى . وقد اتضحت أن إريان قد تخلى عن أيديولوجية جريجورى حين منح الحكم التومان فى المجلترا وجنوب إيطاليا حق السيادة على الكنائس الموجودة فى أراضيه ، وهى نفس السيادة التى كان إريان قد أدانها فى ألمانيا . ولكن إنها ، الصراع مع ألمانيا حول التقليد العلمانى كان قد بات أمراً بالغ الصعوبة ، لأنه كان يتطلب انقاذ ما ، وجده كل من الطرفين . ولم يكن بوسع إريان أن يجد

مخرجاً من هذا الطريق المسدود . ولاحاجة بنا إلى القول بأن أحداً من كانوا يؤيدون الإمبراطور الألماني لم ينضم إلى الحملة الصليبية الأولى .

قام باسكال الثاني ، خليفة إريان ، بتجديد الصراع ، ولكن بعد عشر سنوات كان هذا البريجوري العنيف يرغب في أن يوقف هذا الصراع الذي بدا وكأنه بلا نهاية . وابتھج هنرى الخامس بالخل الجذرى الذى اقتربه ، ولكن أحداً سواه لم يوافق عليه كما رأينا . وفي أخريات العقد الثانى من القرن الثانى عشر كان جيل جديد من الكرادلة يسيطر على الحكومة البابوية . وقد حكمت تجاربهم القانونية والإدارية بأن تكون نظرتهم للعالم معبرة عن وجهة نظر البيروقراطيين الخذلين وليس عن وجهة نظر المفكرين الجسوريين . لقد بدأ سياسته جريجورى المتطرفة أمراً خطيراً لاموجب له فى نظر أولئك الرجال الجدد . فقد رأوا أن السلطة البابوية يمكن أن تتدعّم من خلال الوسائل التنظيمية للمركزية الكنسية فى مجال القانون والإدارة ، بدلاً من خوض حرب يائسة ضد حكام أوروبا . وكان الزعماء الجدد فى روما يوافقون بشكل عام على أهداف جريجورى النهائية ، ولكنهم لم يكونوا يميلون إلى استخدام نفس أساليبه . كان ما يريدون الحفاظ عليه فى برنامج جريجورى هى الإصلاحات التنظيمية التى كان قد بدأها : أى زيادة حجم الأداة البيروقراطية فى البلاط البابوى ، وإرسال القصاد الرسوليين ، أو السفارة البابوية ، إلى شتى أنحاء أوروبا ، وتأسيس المحكمة الرومانية لتكون هي أعلى ساحة قضائية للكنيسة . لكنهم كانوا على استعداد للتأنى فى تحقيق هذه الغايات وأن يتصالحوا مع ملوك غرب أوروبا إذا اقتضت الضرورة ، وأن يساوموا بصلابة ويستمر من أجل الحصول على تنازلات محدودة بدلاً من المخاطرة بالدخول فى صراع أساسى . كانت هذه الروح الاعتدالية البيروقراطية القانونية هي التى ميزت بابوية القرن الثانى عشر عن الثورة البريجورية . فقد حلّت سياسة « المرحلية » محل سياسة « الشمولية » .

لقد كان الجيل الجديد من الكرادلة يعتبرون النزاع مع الملوك بسبب التقليد العلمانى عقبة تخلقت عن عصر آخر فى طريقه إلى الزوال ، وكانوا على استعداد لتقديم تنازلات بعيدة المدى فى سبيل التوصل إلى اتفاق مع هنرى الخامس . ومن ثم أعيد المبدأ الذى كان أساساً لإنهاء النزاع مع الإنجليز حول التقليد العلمانى والذى استمر فترة قصيرة من سنة ١١٠٣ إلى سنة ١١٠٧ ، والذى وضعه كاليكستوس II Calixtus II وهنرى الخامس ضمن اتفاقية وورمس سنة ١١٢٢ ، فقد تخلى الإمبراطور الألماني عن التقليد العلمانى وكل ما يرتبط به من مذهب

الملوكية الشيورقراطية . واحتفظ بحقه في أن يطلب ولاء الأساقفة ومقدمي الأديرة في مملكته قبل ترسيمهم في مناصبهم . وهكذا منعت البابوية للإمبراطور الألماني حق الاعتراض Veto على تعيين رجال الكنيسة الألمان ، وهو ما كان يعني أنه ظل صاحب الصوت الماسن في اختيارهم .

كان هذا الاتفاق قد أتاح للملك الإنجليزي أن يواصل سيطرته الفعلية على الشئون الكنسية في مملكته . ولكن تأثير اتفاقية ورس ، لم يكن بأية حال عودة إلى حالة ما قبل الحرب Stat- us Quo ante bellum تغيرات بعيدة المدى في البناء السياسي والاجتماعي الألماني بحيث لم يعد الإمبراطور قادرًا على أن يستفيد بشكل كامل من التنازلات البابوية . ففي أجزاء كثيرة من الإمبراطورية كان الدوقيات الكبار قد حققوا لأنفسهم سيادة شبه كاملة على أقاليمهم . وكانوا هم ، وليس الإمبراطور ، الذين أفادوا من نصوص الاتفاقية التي تتبع لهم التحكم في التعيينات الكنسية في دوقياتهم . وفي أجزاء أخرى من ألمانيا ، ولاسيما في أراضي الراين ، كان كبار الأساقفة أنفسهم قد صاروا أمراء إقليميين ولم يعد باستطاعة الإمبراطور أن يتتحكم فيهم . وهكذا ، فإن اتفاقية ورس في الواقع قد منعت هنري الخامس وخلفاؤه حق التحكم في تعيين الأساقفة ومقدمي الأديرة في الأراضي التي تملكها عائلاتهم فقط .

هذا التدهور المدمر في سيادة الناج الألما니 التقليدية على أمور الكنيسة ورجالاتها كان مصحوبًا بخسائر أخرى لحقت بالملوكية في اتجاهات أخرى . فقد أثبتت كثيرون من الفرسان - الأقنان Ministeriales ، الذين كانت الملوكية الألمانية تعتمد عليهم كثيراً في القرن الحادى عشر ، أنهم غير أهل للثقة . إذ أنهم انتهزوا فرصة الفوضى الناجمة من الحرب الأهلية الطويلة واغتصبوا السيادة على القلاع الملكية التي كانوا يتولون حراستها لكي يساوموا على حريتهم الشرعية مع الملك أو الملك المضاد ، وبذلك صاروا سادة عن جدارة واستحقاق . . ومع بواكير القرن الثانى عشر بدأ بعض هؤلاء الفرسان - الأقنان السابقين يتزوجون من عائلات النبلاء القدية . وكثيرون من كبار الأرستقراطيين الألمان ينحدرون من سلالة الفرسان - الأقنان السالبين . هذا الضعف الذي اعتبرى المؤسسات الملكية كان مصحوبًا بتقدم سلطة الأمراء المحليين . وفي التاريخ الألماني تعنى فترة النزاع حول التقليد العلماني النمو الهائل في السيادة الإقليمية للدوقيات وغيرهم من كبار السادة الإقطاعيين كما تعنى خلق الحكم الذاتي

في الأقاليم ، وهو أمر لم يتم التغلب عليه حتى النصف الثاني من القرن التاسع عشر . ومن ثم يقول كثيرون المؤرخين الألمان ، بحق ، أن الفترة بين سنة ١٠٧٥ وسنة ١١٢٢ هي التي حسمت المصير الألماني .

لقد فتحت السيادة الإقليمية والسلطة الاستقرائية في ألمانيا بسبب تحول البلاد إلى النظام الإقطاعي للمرة الأولى . ولم تكن التبعية الإقطاعية vassalage مجهرة في ألمانيا قبل النزاع حول التقليد العلماني ، ولكن النموذج الإقطاعي كان جزئيا ، وقليل الأهمية ، لا سيما في الشطر الشمالي من البلاد . وقد نتجت عن السنوات الخمسين التي استغرقتها الحرب الأهلية تحفيزات سياسية واجتماعية بعيدة المدى . فقد فرض السادة الإقطاعيون الكبار التبعية على فرسانهم ، ونصبوا أنفسهم قادة للجيش الإقطاعية . وفي عشرينيات القرن الثاني عشر تبلورت روابط التبعية الإقطاعية بين طبقات ملاك الأرض . وكان هذا التحول الشامل للمجتمع الألماني إلى مجتمع إقطاعي كارثة حاقت بالملكية الألمانية ، لأن الهرم الإقطاعي الألماني كان مبترراً مثلما كان الحال في فرنسا قبل سنة ١١٥٠ . ذلك أن الروابط الإقطاعية لم تكن تتصاعد حتى مستوى الملك ، وإنما كانت تنتهي بهيمنة كبار الأستقراطين . ولم تكن ثمة روابط إقطاعية تربط أفراد كبار السادة الإقطاعيين بالملك ومن ثم كان ولاؤهم مكرساً للأمراء الإقليميين ، الذين كانت لهم آنذاك جيوب كبيرة جيدة التدريب على استعداد للحرب ضد الملك . وكانت قوة الملك العسكرية مستمدّة فقط من وضعه كواحد من كبار السادة الإقطاعيين في دوقيته . ولكن كونه محاطاً ، آنذاك ، بالأمراء الإقليميين المستقلين ، جعل موارده الخاصة غير كافية لإعادة بناء الصرح المتهدّم للسلطة المركزية . وانتهز كثيرون من كبار السادة الإقطاعيين فرصة هذا الاستقلال وأغتصبوا السلطة التي كانت للملك من قبل على الأماكن الكنسية بفرض الوصاية على الأديرة الكبرى والسيادة على الكنائس الامتنالية . وهكذا تبني النبلاء بعض المؤسسات التي كانت أثيرة لدى ملوك أسرة أوتو ، والملوك السالينيين ، لتفويض السلطة الملكية .

وفي سبيل تأكيد استمرار ضعف الملكية ، حافظ النبلاء على المبدأ الانتخابي في الملكية الألمانية . وعلى الرغم من أن المبدأ الانتخابي لم يختلف إطلاقاً من النظرية الدستورية ، فإن الممارسة الفعلية تشهد على أن التتابع الوراثي على العرش قد حل محل المبدأ الانتخابي ، إذ كان ملوك البيت الأوتوا والبيت السالي يتخذون من الاحتياطات ما يضمن انتخاب أبنائهم قبل وفاتهم . ولكن النبلاء أعادوا إحياء الفكرة الانتخابية بتحريض من البابوية الجريجورية .

وقد ألغى المنظر الكنسي مانجولد اللاوتباخى Maneggold of Lautenbach مقالة تطرح وجهة نظر وظيفية خالصة عن الملكية الألمانية التى يقارن فيها الملك ببرى الخنازير ، الموظف بفرض معين ، والذى يمكن طرده إذا ما أثار حفيظة مستخدمه . هذا الرأى الراديكالى الأرغسسطينى عن الملكية الألمانية كان مبعث سرور الأمراء الأقليميين الذين كانوا ، بطبيعة الحال، يرون فى الملك موظفاً ذا سلطات محدودة جداً يتم اختياره أو عزله ، إذا دعت الضرورة، بواسطتهم . وعلى مدى ربع قرن من الزمان بعد وفاة هنرى الخامس سنة ١١٢٥ كانت الملكية الألمانية متوافقة مع المبدأ الذى نادى به مانجولد . إذ كان النبلاء يختارون الملك ، ولا يسمحون له بأية موارد خارج نطاق دولتيه الخاصة ، كما كانوا يحولون بينه وبين ممارسة أية سلطة أو زعامة حقيقية فى مملكته . وفوق ذلك ، كله كان اللقب الملكي ينتقل من أسرة إلى أخرى للحيلولة دون نمو أية مصالح أسرية فى الناج الألماني .

وهكذا ، عندما تم اختيار فريديريك الأول هohenstaufen Fredrick I Hohenstaufen ملكاً سنة ١١٢٥ ، كانت السلطة الملكية قد فقدت فعاليتها على مدى ربع قرن ، كما رست في أغلال وقيود شتى على مدى ثمانين عاماً . وكانت الموارد الوحيدة التي لم تمس للناج الألماني موجودة في شمال إيطاليا ، وهي المنطقة التي كانت للإمبراطور الألماني السيادة الإسمية على مدنها الغنية . ونتيجة للصراع حول التقليد العلماني كان كل ملك ألماني يزيد استرجاع السلطة التي كانت للأباطرة السالبين مضطراً إلى التطلع صوب إيطاليا . ولكن عصر النزاع حول التقليد العلماني كان قد شهد أيضاً تغيرات في شمال إيطاليا كان من شأنها أن تجعل ممارسة حقيقة للسلطة الإمبراطورية هناك مسألة محفوفة بالمخاطر . فمنذ عصر هنرى الثالث لم تكن المدن الإيطالية قد وقعت تحت الحكم الفعلى لسيدها الألماني الرسمي . وكانت تلك بالضبط هي الفترة التي شهدت النمو الهائل في ثروات المدن الإيطالية والزيادة الكبيرة في سكانها وتطور مؤسساتها الكومونية . فمدن الشمال الإيطالي ، في منتصف القرن الثالث عشر كانت تحكمها أوليجاركية صغيرة من التجار والحرفيين والصناع ، الذين كانوا مستعدين وقدرين على القتال في سبيل الحفاظ على مكانتهم وسلطتهم . وكانوا هم الحلفاء الطبيعيين للبلاط البابوى الذي كانت فرائصه ترتعش من عودة الإمبراطور للظهور في إيطاليا . ولم يجد الإمبراطور سبيلاً لإعادة بناء السلطة الملكية في ألمانيا سوى عن طريق غزو شمال إيطاليا ، ولكن البابا أحسن بأن انتصار الإمبراطور في إيطاليا لا يعني سوى القضاء

على الاستقلال البابوى . وإذا كان النزاع حول التقليد العلمانى قد قلص موارد الناج الألمانى ، فإنه من ناحية أخرى قد شد البابوية إلى صراع حتى ضد أول أمير طرح يعتلى عرش ألمانيا بعد اتفاقية ورس . وعلى أية حال ، فإن تغير أحوال الشمال الإيطالى إبان فترة الصراع حول التقليد العلمانى ، قد جعل نجاح مثل هذه المغامرة الإمبراطورية أمراً مستبعداً .

ويمكن أن نضيف إلى هذه النتائج الدمرة التى أفرزها الصراع بين البابا والإمبراطور تلك الكارثة التى تجلت فى فقدان ألمانيا للزعامة الفكرية فى غرب أوروبا . ففى سنة ١٠٥٠ كانت الأديرة الألمانية الكبرى مراكز كبرى للتعليم والفن ، كما كانت مدارس اللاهوت والقانون النكسي الألمانية لا تبارى . ويبدو أن المغرب الأهلية الطويلة والمنازعات الشرسة بين الدولة والكنيسة استنزفت طاقة الكنيسة الألمانية وحولت اتجاهها . فقد كان رجال الكنيسة مشابين على تدبيج المقالات عن العلاقة بين الدولة والكنيسة ، ولكنهم تحجّلوا التقدّم الهائل فى الفلسفة والقانون والأدب والفن الذى كان يجرى خلال الفترة نفسها فى مناطق غرب الراين وجنوب جبال الألب . وهكذا تخلفت الحياة الفكرية فى ألمانيا عن عصرها ثم مالت أنبات متخلفة وعثيبة . وعند بداية القرن الثانى عشر كان العلماء الفرنسيون والإيطاليون عاكفين على خلق مؤسسة جديدة للفكر الراقى والتعليم العالى ، وهى المؤسسة التى قدر لها أن تلعب الدور الرئيسى فى الحرية الفكرية فى العصور الوسطى العالية ، ولكن أول جامعة من هذا النوع لم تقم فى ألمانيا قبل القرن الرابع عشر . لقد تخلف الألمان ثقافياً كما تخلفوا سياسياً فى غمار النزاع حول التقليد العلمانى ، ولم يستعيدها مكانتهم الرائدة أبداً ، على الأقل فى العصور الوسطى .



### الفصل الثالث عشر

## الملكية الأنجلو - نورمانية وظهور الدولة البيروقراطية

١ - انتصار وليم الفاتح<sup>(١)</sup> :

يبدو أن جريجوري السابع قد تساءل بينه وبين نفسه في أخriات أيامه إذا كان قد شن الحرب ضد العدو الحقيقي . فقد كان مهتماً بالسياسة الكنسية للملكية الأنجلو - نورمانية ، ولكن لم يكن بقادر على الانتهاص من سلطة « وليم ابن الزنا » الذي عرف آنذاك باسم « وليم الفاتح » ، وهيمته على الكنيسة بأية وسيلة . فمع تدهور الملكية السالية في ألمانيا بزرت مكانة المحاكم الأنجلو - نورمانى في أوروبا باعتباره ملكاً لانظير له . وكان وليم وأبناؤه قادرين على التقدم بالمؤسسات الملكية الإنجليزية إلى درجة من الكمال والكفاءة لم تكن أوروبا تعرفها في ذلك الحين . وقد توصلوا في النهاية لتطوير نوع جديد من الملكية يعتمد على الإدارة والقانون لتوحيد المملكة ، كما يتبع لهم أن يستغنوا عن الأسس الأيديولوجية التقليدية للحكم الملكي . ففي ذات الوقت الذي كانت فيه الثورة الجريجورية تهدم الأساس الدينى للملكية ، كان المحاكم النورمان فى إنجلترا يصوغون بدليلاً فعالاً يتحاشى الانتقادات البابوية بشكل نسبي . وهكذا كانت لغزو النورمانى لإنجلترا أهمية عظمى بالنسبة لحضارة العصور الوسطى ، إذ أنه أتاح الفرصة لخلق نوع جديد من الملكية ، كما أنه افتح المركبة تجاه العلمانية والسلطة المطلقة التي ميزت الدولة في القرنين الثاني عشر ، والثالث عشر .

في سنة ١٠٦٦ كانت إنجلترا « أرضاً قديمة Old Land » على حد تعبير المؤرخ الاقتصادي « ريجنالد لينارد Reginald Lennard ». وعلى الرغم من أن الشطر الشمالي من البلاد ، الذي لم يكن يصلح للزراعة كان قليل السكان للغاية ، فإن نصفها الجنوبي ، خاصة المنطقة الوسطى المخصبة ، كان كثيف السكان . وكان عدد سكان إنجلترا زمن الغزو النورمانى حوالى مليون نسمة : أي أنها كانت بلداً كثير السكان إلى حد ما . وبعد خمسة

١ - استخدم المؤلف عبارة The triumph of William the Bastard وترجمتها الحرافية « انتصار وليم ابن الزنا » ، وقد رأينا ترجمتها على النحو الذى وضعناه فى العنوان  
(المترجم)

قرون كان عدد سكان إنجلترا أقل من أربعة ملايين نسمة . وفي سنة ١٠٦٦ كانت لندن قد صارت مدينة تجارية هامة بالفعل ، كما كانت موانئ أخرى تقوم بتجارة نشطة مع القارة الأوروبية . وفي العصور التالية كانت إنجلترا تبدو بلداً واسع الآراء . فقد كانت العملة الأنجلو- سكسونية من أحسن عملات أوروبا ، كما كانت ضريبة الدانجلد <sup>(٢)</sup> Danegeld التي كان الملك الإنجليزي يفرضها لقتال الغزاة من الاسكندنافيين قد جلبت قدرًا هائلاً من العملات . فضلاً عن أن الأنجلو- سكسون كانوا شعباً متدينًا ذكيًا . فقد كان منهم القديسون المشهورون ، والشعراء المجيدون ، والفنانون المهرة الذين عكروا على تزيين المخطوطات وصقل المجوهرات .

وعلى الرغم من كل هذه الظروف الوعادة ، فإن إنجلترا وقعت فريسة سهلة للغزو الأجنبي في منتصف القرن الحادى عشر . لقد ضرب الأنجلو- سكسون أول الأمثلة عن شعب كان مجيداً في كل شئ عدا فن الحكم وال الحرب ، وكان هذا هو العيب الذي أودى بالملكية الأنجلو- سكسونية . فقد كانت المقاطعة الإنجليزية المحلية Shire والمحاكم المأنة تبدو مؤسسات فعالة إلى حد معقول ، ولكن المؤسسات الإدارية للحكومة المركزية كانت ضعيفة وبدائية . فقد كان كبار السادة الإقطاعيين يفتسبون اختصاصات الناج القانونية والمالية بسهولة . وكان هذا التخلف السياسي مصحوباً بالضعف العسكري . في بينما كان الفارس المسلح قد بات هو عماد جيوش القارة الأوروبية ، كان الإنجليز في سنة ١٠٦٦ ما يزالون جاهلين بفنون القتال على ظهور المثيل . وعلى مدى ثلاثين سنة في مطلع القرن الحادى عشر كانت إنجلترا جزءاً من إمبراطورية دافر كيكة كبرى ، وربما كان الملك كانيت Canute الاسكندنافي هو أكثر الحكام فعالية في التاريخ الأنجلو- سكسوني . وبعد موت كانيت تفرقت إمبراطوريته الكبرى . ووجد النبلاء

٢ - الدانجلد ضريبة فرضها الملوك الأنجلو- سكسون في القرن العاشر كوسيلة لتمويل الجزية التي كان ينبغي دفعها للغزاة الدافر كيكة منذ عهد الملك إيثلريد الثاني Ethelred II ( ٩٨٧ - ١٠١٦ ) . وعادة ما كانت تبتمتها شلنين ولكنها أحياناً كانت تصل إلى أربعة شلنات وأكثر . وعلى الرغم من أن الجزية كانت تدفع منذ سنة ٩٩١ ، فإن مصطلح Danegeld لم يعرف إلا بعد الغزو النورمان . وقد استمر الملوك الأنجلو- نورمان في فرض هذه الضريبة ولاسيما ولهم الفاتح وهنري الثاني حتى سنة ١١٦٢ لأغراض حربية خاصة ، أو لمواجهة النفقات الإضافية . ( المترجم )

العلمانيون والكنسيون في أحد أديرة القارة واحداً من سلالة الملك ألفرد<sup>(٢)</sup> وأجلسوه على العرش الإنجليزي . وكان عهد إدوارد المعترف ( ١٠٤٢ - ١٠٦٦ ) هو العهد الذي شهد المراحل الأولى للتحلل السياسي للمملكة في مقابل غلو السلطة الإقليمية لكتاب السادة الإقطاعيين . ونتيجة لموت إدوارد دون أن يخلف وريثاً نشب أزمة حول العرش ، قام ملك النرويج بتجهيز أسطوله لغزو المجلترا . وقام النبلاء الأنجلو - سكسون باختيار أقوى النبلاء ، هارولد جونسون ، على أساس من المبدأ الانتخابي الجermanي القديم ، ليكون ملكاً على الشعب الإنجليزي . ولكن « وليم ابن الزنا » ، دوق نورماندي الطموح ، أدعى أن العرش حق له بالوراثة عن طريق جدته ، كما قال إن كلاً من إدوارد وهارولد قد وعداه بالعرش عند موت إدوارد .

أطلق المؤرخ هاسكينز ، المتخصص في تاريخ المؤسسات النورمانية ، اسم « رجال القرن الحادى عشر الخارجون » على النورمان . أما أوردريليك فيتاليس Ordricus Vetalis ، المؤرخ الأنجلو - نورمانى المعاصر ، فقال إن النورمان شعب طيب وقدر حين يحكمهم حاكم قوى ، ولكنهم يتوجهون إلى العنف والفوضى عندما يكون حاكمهم ضعيفاً . ولقد استطاع وليم ابن الزنا أن يوجه المخانص العدوانية لشعبه في اتجاه بناء . فقد سار على نفس الخطوط التي كان أسلافه قد أرسوها من قبل ، بفضل مشورة وتأييد رجال الكنيسة المجريين المتعلمين الذين جاءت غالبيتهم من مناطق تدخل ضمن نطاق الإمبراطورية الألمانية السالية . وبذلك بني أكبر

٣ - هو ألفرد الكبير Alfred the Great ( ٨٩٤ - ٨٩٩ ) ملك وسكس Wessex . وقد شاركه آخره أيثلريد Aethelred الحكم تاركاً إياه يقود الحرب ضد الدافركيين . وقد هزمهم في سنة ٨٨١ م عند آشدون Ashdown ، وعلى الرغم من عودتهم استطاع أن ينبعهم من غزو وسكس . ونتيجة للصراع المستمر بينه وبين الدافركيين انقسمت البلاد إلى قسمين : جزء أنجلو - سكسوني مستقل يحكمه ملك وسكس ، وجزء يحكمه الدافركيين The Danelaw . وقد بني الفرد نظاماً قوياً للدفاع ويعتمد على الخدمة الإجبارية لكل الأحرار في المملكة ، والمحصن ، والأسطول . وكان الفرد أول ملك أنجلو - سكسوني يوقف الغزوات الدافركية للبلاد . وعلى الرغم من أنه لم يستطع أن يحرر البلاد من الدافركيين قاماً فإن إنجازاته ضمنت له مكاناً خاصاً في التاريخ الإنجليزي . وقد أنسى في بلاطه مدرسة لأبناء النبلاء كما تولى رعاية البحث العلمي . وشجع الأدباء على أن تكون مراكز للتعليم والبحث بل أنه نفسه كتب في التاريخ والجغرافيا مؤلفات تعتبر أول ما كُتب نهراً في اللغة الأنجلو - سكسونية . انظر :

Asser , Life of Alfred the Great ( 1904 ) ; B.A. Lees , Alfred the Great ( 1915 ) .

( المترجم )

دولة إقطاعية في أوروبا على أساس مركزي ، كما نجح في الوقت نفسه في اكتساب سمعة يحسد عليها كصديق للكنيسة وحام لها مما جعله يحتل مركزاً وطيداً في روما .

استطاع وليم أن يستفيد من كل هذه الأسس الإقطاعية والكنيسة التي قامت عليها سلطنته في الإعداد لغزو الجبلترا . فقد عبأ كل الجيش الإقطاعي في الدوقية تقرباً ، وكان قوامه حوالي ألف من أفرسان . ذلك أن الازدياد المستمر في عدد السكان المالكين للأراضي في الدوقية ( وهو تزايد لم ينقص معدله رحيل المغامرين من النورمان التوaciين للنهب إلى جنوب إيطاليا ) كان يعني نقص الإقطاعات في نورماندي بشكل يجعل الطبقة المحاربة تحرق شوقاً إلى المغامرات في الخارج . وبالإضافة إلى ذلك ، جند وليم المرتزقة من بين الفرسان الذين لا يملكون أرضاً في الفلاندرز وبريطانيا ، واستطاع أن يعبر القناة الإنجليزية بعيش قوامه ألف وخمسمائة فارس بالإضافة إلى رماة السهام وقورات المشاة التي تساندهم . وكانت تلك قوة عسكرية مهولة بمقاييس القرن الحادى عشر .

كان احتمال نجاح وليم كبيراً بفضل التأييد المعنى الذي أسبغته عليه البابوية . فقد أرسل البابا إلى الدوق بيرقا بابريا ، بتحريض من الكاردينال هيلبراند ، وحمل وليم هذا البيرق معه إلى الجبلترا . فلماذا أبدت البابوية الغزو الذي قام به وليم الفاتح ؟ لقد كان الدوق النورمانى يدعى لنفسه حقاً في وراثة العرش ، وهو الأمر الذي كان هارولد ( منافسه على العرش ) يفتقر إليه ، وكان يمكن الاحتجاج بأن وليم أعن من العرش من الإيرل Earl الإنجليزى ، لأنه كان أقدر منه على تحمل تبعات الحكم . بيد أن هذه الأسباب كانت تعتبر أساساً هامشية في تقدير البابوية . إذ أن البلاط البابوى لم يكن راضياً عن حال الكنيسة الإنجليزية ، التي كانت تدير أمورها بشكل مستقل تماماً ، وثبت أنها متخلفة وفاسدة للغاية ، والواقع أن أستفيفية كانتريورى في سنة ١٠٦٦ كانت ترزع تحت وطأة أوضاع فاضحة : وادعى البابوية أنه لم يتم انتخاب كبير الأساقفة القائم وفقاً لقوانين الكنيسة وخلعته من منصبه ، ولكن هارولد جودنسون كان من الجرأة ب بحيث رفض تنفيذ القرار البابوى . وكانت الإدارة البابوية تحت توجيه هيلبراند تتوقع أن يؤدى غزو وليم لإنجلترا إلى إصلاح الكنيسة الإنجليزية وإلى ربطها برباطوثيق مع روما . ولكن هيلبراند فشل في تقييم سياسة وليم تجاه الكنيسة تقييماً واقعياً . فقد كان واقعاً تحت تأثير سمعة وليم كصديق متدين وتقى ومؤيد للكنيسة ، ولكنه لم يضع في حسبانه العلاقات بين الكنيسة والدولة في نورماندي ، وهي

لعلاقات التي كانت تشبه إلى حد كبير العلاقات التي كانت قائمة في الإمبراطورية الألمانية لسابقة . هذا الخطأ في المسابات الذي وقع فيه هيلدبراند هو الذي فتح الطريق لبناء النظام النورماني للعلاقات بين الكنيسة والدولة في إنجلترا .

والقرير التصويري الذي تحويه لوحة بابي Bayeux المنسوجة<sup>(٤)</sup> ، والتصاريح الحية التي أهدنا بها الكتاب المعاصرون ، على الرغم من أنها متضاربة إلى حد ما ، تصور لنا معركة هاستنجز التي حسمت مصير إنجلترا ، فهي توضح أن الأنجلو - سكسون خاضوا الحرب بصورة طيبة - أفضل مما كان متوقعاً منهم في ظل الظروف السائدة آنذاك ، لأن جيش هارولد كان مرهقاً من جراء نضاله ضد النرويجيين الذين كان قد فرغ لتوه من دحرهم في الشمال ، ثم كان عليه أن يقطع إنجلترا بطرلها لمواجهة القوات النورمانية الشديدة المراس . لقد أحرز ولIAM نصره الكبير بفضل أسلحة أكثر تقدماً ، وأساليب قتال أكثر تفوقاً . وحارب الأنجلو - سكسون بشجاعتهم المعهودة ، وكانت معركة هاستنجز مواجهة دورية للغاية بمقاييس العصور الوسطى . إذ أن عدداً كبيراً جداً من النبلاء، الأنجلو - سكسون لقوا مصرعهم في ساحة القتال، على حين تم تحرير غالبية الناجين منهم من أراضيهم وررعا تحولوا إلى أقنان . وهكذا تسبب الغزو النورماني في القضا ، على الطبقة الإنجليزية المحاكمة واستبدالها بالسادة الاقطاعيين الفرنسيين، على الرغم من أنه لم يؤثر في أوضاع الفلاحين الإنجليز وظروفهم .

وعلى مدى أربعين سنة بعد الغزو النورماني أبدى النورمان احتقارهم التام لكافحة وجوه الثقاقة الأنجلو - سكسونية . وربما يكون قد تم تدمير بعض أعظم الأعمال الفنية الأنجلو - سكسونية في تلك الفترة ؛ إذ أن بعضًا من أفضل المخطوطات الأنجلو - سكسونية المchorة لم يعش عليها سوى في القارة ، وهي مخطوطات كانت قد أرسلت على سبيل الهدية للحكام أو لرجال الكنيسة في بلدان أوروبا ، ولم يعش في إنجلترا نفسها على أى من هذه المخطوطات .

٤ - نسبة إلى مدينة بابي في نورماندي بفرنسا . واللوحة النسيجية الشهيرة التي ترجع إلى القرن الحادى عشر محفوظة بمتحف البلدية في هذه المدينة الفرنسية حتى الآن . وهى على الطراز الفنى المعروف باسم الرومانسك Romanesque نسجتها الملكة ماتيلدا زوجة وليم النبات ووصيفاتها لتصوير معركة هاستنجز والغزو النورماني لإنجلترا سنة ١٠٦٦ وطولها ٧٠ سم وعرضها ٥٠ سم ، وهى تصور الحملة من الاستعدادات فى نورمانى حتى الإبحار ثم المعركة نفسها . وفضلاً عن قيمتها الفنية فإنها تعتبر أيضاً مصدراً تاريخياً (المترجم ) فائق القيمة لفن الحرب والسلاح والسفن والأدوات .

لقد كان النبلاء النورمان يتحدثون اللغة الفرنسية ، كما أنهم كانوا يمثلون الثقافة والحضارة الفرنسية . وأمست اللغة الأنجلو - سكسونية هي لغة الفلاحين ، ولم يتم إحياؤها في شكلها الأدبي سوى في القرن الرابع عشر . وعلى مدى قرن ونصف قرن على الأقل بعد الغزو النورماني ظلت إنجلترا مجرد مقاطعة تابعة لفرنسا . وعلى الرغم من الخسائر التي لحقت بالأدب المحلي والفن الوطني ، كان الغزو النورماني مصدر نفع كبير لإنجلترا ، التي كان مقدراً لها أن تفقد استقلالها في ستينيات القرن الحادي عشر . إذ أن إنجلترا كانت على عتبة التخلل والتفكك السياسي ، مما جعلها فريسة سهلة لأى غزو أجنبي . وكان مقدراً لها أن تصبح تابعة لاسكتلنديا أو فرنسا . لقد تمثلت نتيجة الغزو النورماني في التوحيد السياسي للبلاد ، كما أن هذا الغزو أتاح لإنجلترا فرصة المشاركة في الحياة الثقافية والدينية والفنية الفوارقة النشطة التي عاشتها فرنسا في القرنين الحادى والثانى عشر . أما الغزو الاسكتلندي ، لو حدث ، فإنه كان سيحرم إنجلترا من جميع هذه الإنجازات .

ويمكن وليم ، بفضل مهارته السياسية المتميزة ، من الإبقاء على ما كان يمكن استمراره من المؤسسات الأنجلو - سكسونية . فقد أبقى على المقاطعة المحلية Shire والمحاكم المائة ، كما أبقى على المكاتب الأنجلو - سكسونية الملكية ، وهى الاتصالات المكتوبة التي كان المجلس الاستشاري الملكي يطلبها من زوابه المحليين ، كذلك أبقى على نظام التصويت الأنجلو - سكسون بنغماته المثيرة التي تحيد الملكية الشي MQ طبية . بيد أن هذه الأيديولوجية لم تكن سوى مسألة هامشية ، لأن الملكية الأنجلو - نورمانية أقامت سلطانها على أساس مؤسسات جديدة استوحىت من نورماندي : بل إن مؤسسات ما قبل الغزو التي استمرت في الوجود اكتسبت حيوية وأهمية جديدة بفضل مكانها في النظام السياسي والتشريعى .

لقد تم صياغة الملكة بالصيغة الإقطاعية تماماً على يد وليم الفاتح ؛ وبنهاية حكمه في سنة ١٠٨٧ كان الشطر الأكبر من هذه العملية قد تم إنجازه . وباعتباره السيد الأعلى على كل ضياعة إقطاعية في إنجلترا بوجب حق الفتح استطاع أن يبني هيكل إقطاعياً حذراً يتركز حول الملك باعتباره السيد الإقطاعي لكل فارس في المملكة . وكما هو الحال في نورماندي ، تم إخضاع الأساقفة ومقدمي الأديرة للتزامات إقطاعية باهظة في بادئ الأمر ، ثم منحت الإقطاعيات للنبلاء المدنيين . وباستثناء السادة الإقطاعيين في مناطق الحدود والذين منحوا امتيازات خاصة ومساحات شاسعة من الأراضي ، كانت ضياع أي سيد إقطاعي كبير موزعة

بين مقاطعتين أو ثلاث مقاطعات للحبلولة دون فوأة نزعة استقلالية إقليمية . وكما هو الحال في نورماندي أيضا ، كان عدد الفرسان الواجب تقديمهم للخدمة في الجيش الملكي مقابل كل ضيعة إقطاعية ملكية ، يتدرج من خمسة فرسان إلى ستين فارسًا على الأكثـر ، وكان مجمل حجم الخدمة العسكرية الإقطاعية التي يدين بها الأنصـال للملك الأنجلو - نورمانى يصل إلى خمسة آلاف فارس ، وهو رقم كبير بمقاييس ذلك الزمان ، ولم يكن باستطاعة أحد أن يبني قلعة في البلاد دون إذن ملكي ، كذلك تعين على الأنصـال الإقطاعيين الملكيين أن يحضروا إلى « بلاط الملك Curia regis » ثلاث مرات سنويـا على الأقل ، لـكـي يستمـعوا إلى الملك وهو يعلن خطـله ، ويقدموا له مشورـتهم السـيـاسـية ، ولـكـي يشارـكـوا فـي نـظرـ القـظـايا القانونـية التـي تـتـعلـقـ بالـإـقـطـاعـاتـ المـلـكـيـةـ . وكانت شـؤـونـ الحـكـمـ تـدارـ بـواسـطـةـ مـجـمـوعـةـ صـفـيرـةـ منـ النـبـلاـءـ الـعـلـمـانـيـنـ وـالـكـسـيـيـنـ وـالـكتـابـ الـدـيـرـيـنـ الـذـيـنـ كـانـواـ أـعـضـاءـ فـيـ المـجـلـسـ الـاستـشـارـيـ

الـملـكـيـ . أماـ النـوـابـ الـمـحـلـيـنـ لـلـمـلـكـيـةـ الأنـجـلـوـ - نـورـمـانـيـةـ فقدـ اـحـتـفـظـواـ بـلـقـبـ شـرـيفـ Sheriffـ الإـنـجـلـيـزـ الـقـدـيمـ (ـ وـمـعـنـاهـ حـاـكـمـ المـقـاطـعـةـ Shire reeveـ )ـ ، وـلـكـنـهـ كـانـ هوـ نـفـسـ الـفـيـسـكـوـنـتـ Viscountـ الـنـورـمـانـيـ منـ حـيـثـ الـوـاقـعـ ، وـهـوـ الـلـقـبـ الـذـيـ غالـبـاـ مـاتـرـدـ الإـشـارـةـ إـلـيـهـ فـيـ الـرـاثـاقـ الـمـلـكـيـ الرـسـمـيـةـ . فـلـمـ يـعـدـ ذـلـكـ الـمـنـدـوبـ الـمـلـكـيـ الـضـعـيفـ الـعـاجـزـ الـذـيـ كـانـ قـبـلـ الغـزوـ ، وـالـذـيـ كـانـ كـبـارـ السـادـةـ الـمـحـلـيـنـ يـتـحـكـمـونـ فـيـهـ ، وـلـكـنـهـ صـارـ هوـ الصـوتـ القـائـدـ فـيـ شـؤـونـ الـحـكـمـ وـالـقـضـاءـ فـيـ المـقـاطـعـةـ . وـمـعـ آنـ الشـرـيفـ ، منـ حـيـثـ إـمـكـانـيـاتـ الـخـاصـةـ ، كـانـ مـجـرـدـ وـاحـدـ مـنـ مـلـاـكـ الـأـرـاضـىـ الـمـتو~سطـيـنـ ، فـإـنـهـ تـمـتـ بـنـفـوذـ هـائـلـ وـسـلـطـةـ ضـخـمـةـ بـسـبـبـ وـضـعـهـ كـمـمـثـلـ لـحـكـومـةـ مـلـكـيـةـ عـلـىـ درـجـةـ كـبـيرـةـ مـنـ الـكـفـاعـةـ وـالـفـعـالـيـةـ ، وـهـيـ حـكـومـةـ لـمـ تـكـنـ تـطـيـقـ أـىـ قـرـدـ حـتـىـ مـنـ جـانـبـ أـكـبـرـ السـادـةـ إـلـقـطـاعـيـنـ الـمـحـلـيـنـ فـيـ الـبـلـادـ ، كـانـ الشـرـيفـ يـرـأسـ مـحـكـمـةـ المـقـاطـعـةـ ، كـماـ كـانـ هوـ الـمـنـدـوبـ الـمـحـلـيـ لـلـخـزانـةـ الـمـلـكـيـةـ .

وـقـدـ أـدـهـشـ وـلـيـمـ الـفـاتـحـ وـأـبـنـاؤـهـ مـعـاصـرـيـهـ بـمـدىـ اـتسـاعـ مـوـارـدـهـمـ الـمـالـيـةـ ، وـلـمـ يـكـنـ هـذـاـ بـسـبـبـ ثـرـوـةـ إـنـجـلـيـزـاـ فقطـ ، إـذـ أـنـ مـؤـكـدـ أـنـ فـرـنـسـاـ وـأـلـمـانـيـاـ كـانـتـاـ أـكـثـرـ ثـرـاءـ ، وـإـنـاـ لـأـنـ الـمـلـكـ الأنـجـلـوـ - نـورـمـانـيـ استـطـاعـ أـنـ يـفـرـضـ الـضـرـائبـ عـلـىـ مـوـارـدـ مـلـكـتـهـ بـدـرـجـةـ تـتـعـدـىـ كـثـيرـاـ قـدـرـةـ أـىـ حـاـكـمـ آـخـرـ فـيـ أـورـياـ . لـقـدـ كـانـ الـمـلـكـ بـحـاجـةـ إـلـىـ الـمـالـ لـتـوـطـيـدـ مـرـكـزـهـ وـمـرـكـزـ أـسـرـتـهـ ، وـلـدـعـمـ إـدـارـتـهـ الـمـرـكـزـيـةـ ، وـقـوـيلـ مـنـدوـبـيـهـ الـمـحـلـيـنـ وـمـؤـسـسـاتـهـ الـعـسـكـرـيـةـ . هـذـهـ الـكـفـاعـةـ النـسـبـيـةـ لـلـنـظـامـ الـضـرـبـيـ الـمـلـكـيـ إـنـجـلـيـزـيـ الـذـيـ شـيـدـهـ وـلـيـمـ الـفـاتـحـ ، تـعـتـبـرـ مـفـتـاحـاـ غـاـيـةـ فـيـ الـأـهـمـيـةـ لـفـهـمـ الـتـارـيـخـ السـيـاسـيـ فـيـ الـعـصـورـ الـوـسـطـيـ . فـهـىـ تـسـاعـدـنـاـ عـلـىـ إـدـرـاكـ السـبـبـ فـيـ أـنـ الـمـلـكـ

الإنجليزى كان حتى القرن الخامس عشر يستطيع أن يلحق الهزائم الساحقة بالملوك الفرنسيين الذين كانوا يحكمون بلاداً بلغ عدد سكانها ثلاثة أضعاف سكان إنجلترا ، والذين كانت ثرواتهم الزراعية والصناعية والتجارية ( إذا ما استطعنا تقديرها بدقة ) أكبر كثيراً من ثروات إنجلترا . وفي العصور الوسطى ، كما هو الحال في القرن العشرين ، كانت الحروب تتكلف أموالاً كثيرة ، وكانت سلطة أي ملك وقوته تستند إلى كفاءة نظامه الضريبي وشموليته . ومن هنا ظل الملك الأنجلو - نورمانى على مدى قرن على الأقل متتفوقاً على ملوك آل كابيه فى فرنسا ، كذلك لم يكن هناك حاكم ألمانى على مدى القرنين الثانى عشر والثالث عشر يستطيع التحكم فى موارد بلاده المالية مثل الملك الأنجلو - نورمانى .

كان مورد الدخل الرئيسي للملوك العصور الوسطى هو ضبعاتهم الخاصة ، وكان ولهم بطبيعة الحال يستمد جزءاً أساسياً من دخله من الأملاك الملكية التي كان الشريف مسؤولاً عن إدارتها . كذلك كانت المحاكم مورداً دخل وفير ، ولكن المهارة في استغلال الإمكانيات الإقطاعية في جبایة الضرائب هي التي كانت مصدر الموارد المالية الضخمة للحكام الأنجلو - نورمان . وكان ولهم يتمتع بالحقوق الإقطاعية على أقصاها ، شأن أي سيد إقطاعي آخر ، واكتشف القانون على خزائنه أن هذه النظم يمكن أن تكون مصدراً لمبالغ طائلة . إذ لم تكن الالتزامات الإقطاعية تجاه التاج وقنا على الأفصال الإقطاعيين العلمانيين ، بل كانت الأسقفيات والأديرة خاضعة لنفس هذه الأغاث الضريبية . وبالإضافة إلى هذه الموارد كلها ، والتي كانت تشكل الدخل الملكي ، بدأ ولهم يسمح لأقصاها بعدم إرسال فرسانهم للخدمة في الجيش الملكي الإقطاعي لقاء مبلغ من المال يتم تقديره على أساس حجم الإقطاع الذي يملكونه كل منهم ، وقد عرف هذا النظام باسم سكتاج Scutage ( ومعناها الحرفي « نقود الدرع Shield money ） في أوائل القرن الثاني عشر . وقد فرح أقصاها ولهم لتحررهم من عبء مواصلة تدريب فرسانهم وتجهيزهم للحرب ، كما أن ولهم كان يفضل أن يستغل المال الذي يحصل عليه من السكتاج في استئجار المرتزقة لشن حروبه داخل القارة . ومن دلائل التناقض أن الملك نفسه ، الذي وصل بالنظام الإقطاعية إلى أعلى مراحل تطورها واستخدم هذه النظم بكفاءة عالية لتدعم الملكية ، كان هو أول من أدرك عدم فعالية النهج الإقطاعي في تكوين الجيوش . فيموجب القوانين الإقطاعية كان على الأفصال أن يخدموا في جيش الملك أربعين يوماً فقط في السنة وهو الأمر الذي كان يسبب إزعاجاً في أيام حملة عسكرية طويلة : كما أن الفرسان الذين كانوا

ينضمون إلى جيشه الإقطاعي ، لم يكونوا دائمًا على درجة كافية من التسلیح والتجهیز ؛ وكان من الأفضل للملك أن يترك معظم الجيش الإنجليزي على أرض الوطن ليتصدى لأية غزوة إسكندنافية أخرى كبيرة ، وهو خطر كان يلوح دائمًا خلال عهد ولیم الفاتح ، كذلك كان ولیم يعاني من مشكلة خاصة هي مشكلة نقل الجنود والفرسان عبر القناة الإنجليزی ، وهو أمر كان مكلفاً ومحفوظاً بالمخاطر في آن واحد . فكان ولیم يفضل استئجار المرتزقة من الفرسان الذين لا يملكون أرضاً في نورماندي والفلاندرز وبريتانيا لكي يستخدمهم في حملاته التي كان يقوم بها على الحدود ضد مختلف الأمراء الفرنسيين . وسرعان ما أدرك أعداء الملك الأنجلو - نورماني من ملوك وأمراء القارة الحاسدين مغزى التجديد الذي كان يقوم به في أداته العسكرية . وقد أشار أحد الرازor الرئيسيين في بلاط الملك الفرنسي في النصف الأول من القرن الثاني عشر إلى الملك الإنجليزي بقوله : « هذا الرجل الشري يشتري الفرسان ويجمعهم على نطاق واسع » . كان ولیم هو أول من بادر بإحلال القوات المرتزقة محل الجنود الإقطاعيين ، وكان هذا واحداً من التطورات العسكرية الأساسية في العصور الوسطى العالية .

لقد تحجّلت عبقرية حکومة ولیم وقدرتها من خلال التجديفات القانونية والسياسية والعسكرية على السواء . ففي سبيل فض المنازعات بين كبار البارونات خولت محکام المقاطعات حق استجواب بعض الرجال الذين يقسمون اليمين من سكان المناطق المجاورة ، أو المحلفين *juries* كما أطلق عليهم فيما بعد . وكان الأنجلو - سكسون قد استخدموا مثل هؤلاء المحلفين أحياناً لتوجيه التهم الجنائية في ساحة المحاكم الشعبية ، ولكن ملوك فترة ما قبل الغزو كانوا من العجز بحيث أنهم لم يدركوا قيمة هذا النظام فتلاشى وانخفى قبل القرن الحادى عشر . كذلك جلب ولم الفاتح نظام الاستجواب إلى إنجلترا مرة أخرى ، دون أن يعرف شيئاً عن تجربة الأنجلو - سكسون الخائبة معه ، وهو النظام الذي يمكن أن نجد أصوله في العصر الكارولنجي . وفي النصف الثاني من القرن الثاني عشر كان نظام التحرى بواسطة المحلفين يستخدم في القضايا الجنائية وفي القضايا المدنية على السواء ، ثم صار هو أساس العملية القانونية الإنجليزية .

تحجّلت طاقة الملكية الأنجلو - نورمانية وذكاؤها بوضوح في السنة الأخيرة من حياة ولیم ، وذلك عندما قمت عملية مسح شامل للأملاك والملك في إنجلترا ، كما كانت قبل الغزو ، وما صارت إليه في سنة ١٠٨٦ . ولم يكن باستطاعة أية حکومة أخرى في أوروبا أن تحقق هذا

الإنجاز قبل القرن الثالث عشر . هذا الإنجاز جمعت نتائجه في سفين هائلين عرفا باسم D0- mesday Book . هذا السجل وفر للحكومة الملكية والمحاكم حصاراً شاملًا عن الثروة وملوك الأرض في إنجلترا لأغراض الضرائب وإجراءات التقاضي . وكان المسوؤلون الملكيون يستخدمون هذا السجل إلى جانب المعلومات المستقاة من شهادات المثات من المحلفين المتعلمين . وهو يدنا بأكثرب السجلات تفصيلاً عن الحياة الاجتماعية والاقتصادية في إنجلترا العصور الوسطى . وقد ظل متفوقاً في قيمته كمصدر للمعلومات الإحصائية على غيره من المصادر في أوروبا حتى القرن التاسع عشر . وبقى هو أهم الآثار الدالة على أعمال وليم الفاتح ومساعديه الكنيسيين ، الذين حولوا إنجلترا من دولة مختلفة إلى دولة من أكثر دول أوروبا تقدماً ، وذلك في غضون عشرين عاماً فقط .

## ٢ - مغزى النزاع الإنجليزي حول التقليد العلماني :

حتى رجال الكنيسة الأنجلو - سكسون المستأمين الساخطين أحببوا بإنجذابات وليم الفاتح وحازت احترامهم ، ولكن جريجوري السابع لم يتنه كثيراً بنجاحه الموزر . فبينما كانت قوة الإمبراطور الألماني تتدحر تحت وطأة الهجوم اليابوي ، برب زعيم علماني جديد ذو قدرة أكبر ليلعب دوره علي مسرح السياسة الأوروبية . ولم يكن مغزى هذا التطور ليغيب عن ناظري جريجوري . فقد كان هذا يشكل تهديداً ، على المدى الطويل ، للإنجاز الذي تم تحقيقه في ظل النظام العالمي الجديد الذي تصوره ، وهو خطير يفوق في مدة المنظر الكامن في شخص الإمبراطور الألماني . فضلاً عن أن العلاقات بين الكنيسة والدولة في ظل النظام الأنجلو - نورماني كانت به وجوده شبه مزعجة بال موقف في ألمانيا عشية النزاع حول التقليد العلماني . ولم يهتم وليم بتأكيد تقاليد الملكية الشيورقاطية ، ولكنه استطاع أن يسيطر تماماً على شئون الكنيسة الإنجليزية من خلال التقليد العلماني ، وربط الأساقفة ومقدمي الأديرة برباط التبعية الإقطاعية للملك . ومع ذلك ، كان رجال الكنيسة مواليين تماماً للملك الذي لم يكن مصدر خوفهم فحسب ، وإنما كان محل احترامهم وإعجابهم أيضاً ، مثلما كان الحال في ألمانيا . فقد تركت الأعمال التي تتطلب تعليمها راقياً بأيدي الكتبة الديريين المخلصين الذين ترقوا بفضل خدماتهم القيمة ليتحولوا المناصب الديورية والكنسية الشاغرة . وكان لانفرانك كبير أساقة كانتربروي ، الذي ذاع صيته في سائر أنحاء أوروبا كعامل من علماء اللاهوت والقانون الكنيسي ، يوافق تماماً على هذا الرباط الوثيق الذي يجمع بين الملك والكنيسة . وربما كان هو المسؤول عن تقوية هذه الرابطة وتهديبيها باعتباره مستشاراً ثقة لوليم .

لقد نتج عن الغزو النورمانى تحسن كبير فى المستوى الأخلاقى والثقافى لكتاب رجال الكنيسة فى إنجلترا . فقد أزدهرت الأدبيرة فى ظل حماية الملكية ، كما ثقت دراسة مجموعات القانون الكنسى ذات الصبغة المحافظة فى الفترة السابقة على العصر الجريجورى . وفي ظل الحماية تأسست المكتبات الديوبية الكبرى ، كما دب النشاط فى مجال الدراسات المتعلقة بالطقوس الكنسية والكتابات التاريخية . وبنيت كنائس حجرية فخمة على الطراز النورمانى الرأسى ، وهى الكنائس التى تعتبر كاتدرائية دورهام Durham مثلاً بارزاً عليها ، فضلاً عن أن عدد رجال الكنيسة قد تزايدوا وتهذبت خصالهم .

بيد أن جريجورى اكتشف أن الكنيسة الإنجليزية بعد الغزو لم ترتبط بروما أكثر من ذى قبل . وأصدر وليم مرسوماً يمنع أيها من رجال الكنيسة الإنجليز من الذهاب إلى روما ، أو استقبال المندوين البابويين ، أو اللجوء إلى المحكمة البابوية دون إذن منه . وكانت مثل هذه القيود مخالفة للسياسة البابوية فى العصر الجريجورى مخالفة صارخة ، ومع ذلك لم يستطع جريجورى أن يتدخل . فلم يكن فى إنجلترا أى رجل متمردون يمكنه استغلالهم كعنصر مناوى ضد الملكية ، كما كان واضحًا أن لانفرانك رئيس أساقفة كانتربرى الواسع النفوذ لم يكن متخصصاً للإصلاح الجريجورى ، ولم يكن جريجورى من الحماقة بحيث يدخل فى قطبيعة مكشوفة مع وليم على حين كان هنرى الرابع مايزال قائماً فى الساحة . وعلى أية حال ، لم يكن يسع البابا أن يقاوم رغبته فى تأكيد سلطنته على الملك الإنجليزى وكبير الأساقفة . وقد زعم جريجورى أن غزو وليم وإنجلترا قد تم تحت بيرق البابوية ، وفي ظل الشروط العامة لهبة قسطنطين ، مما يستوجب أن يكون الفاتح فصلاً إقطاعياً تابعاً له . ولم يلق وليم بالاً إلى هذا الكلام بطبيعة الحال . ثم طلب البابا من لانفرانك أن يحضر إلى روما بنفسه ليقدم آيات خضوعه للبابا ، ولكن كبير الأساقفة راوغ ورفض أن يغادر إنجلترا ، ثم دخل فى مفاوضات سرية مع البابا المضاد الذى كان الإمبراطور الألمانى هنرى قد عينه على سبيل المحيطة . وبهذا لم يستطع جريجورى أن يؤثر فى الموقف الإنجليزى بأية حال .

وبعد موت وليم الفاتح سنة ١٠٨٧ ، ثم موت لانفرانك سنة ١٠٨٩ بدأت دلائل الضعف تظهر على التحالف الوطيد بين الملكية والكنيسة فى إنجلترا . فقد استغل خليفة وليم ، وثاني أبنائه ، روفوس Rufus ( ١٠٨٧ - ١١٠٠ ) حقوق التاج الاقطاعية فى فرض الضرائب الباهظة على الكنيسة . فضلاً عن أنه كان مصاباً بالشذوذ الجنسي ، كما كان يظهر تعاطفنا

غريباً تجاه اليهود ، مما أفقده حب رعایاه . كذلك كان رئيس أساقفة كانتريوری سان آنسلم St. Aneselm العجوز ( وهو راهب نورمانی - إيطالي أيضاً ) كان أعظم علماء اللاهوت في زمانه ) أكثر تعاطفاً تجاه برنامج الإصلاح الجريجوري من معلميه وأستاذيه لانفرانك . ونشب نزاع مزير بين آنسلم والملك وتعاطف رجال الكنيسة مع كبير الأساقفة المجل لشخصه ولكنهم لم يساندوه ، لأنهم كانوا يخشون غضب روفوس من ناحية ، ولأنهم كانوا ضد فكرة إدخال برنامج الإصلاح الجريجوري إلى المجلترا من ناحية أخرى . وتركوا آنسلم في مواجهة الاختيار البديل الوحيد وهو الذهاب إلى روما لطلب التدخل البابوي . وكان لابد لجريجوري السابع من اقتناص الفرصة لو كان هو القائم على عرش بطرس ، ولكن البابا آنذاك كان شخصاً آخر من الرهبان الكلوبيين هو أريان الثاني الذي لم يكن يميل إلى الدخول في منازعات مربكة . فقد كان أريان قد فرّغ لتوه من عقد معاهدة مع حاكم صقلية النورمانى مكتنته من إحكام سيطرته على الكنيسة في صقلية ، وكان من دواعي حزن آنسلم وغضبه أن عضى البابا في سبيله لكي يعقد معاهدة مماثلة مع الملك الإنجليزى . وكان هذا ببساطة إعمالاً لمبدأ العاملة بالمثل quid pro quo ، إذ أن روفوس اعترف باريان الثاني بدلاً من البابا المضاد ، كما أعلن أريان موافقته على نظام العلاقات بين الكنيسة والدولة الأنجلو - نورمانية .

وجاء إرتقاء هنري الأول ( ١١٠٠ - ١١٣٥ ) الأخ الأصغر لروفوس ، والذي كان على شاكله أبيه في كل شيء ، لعرش إنجلترا ، وارتقاء باسكال الثاني لعرش البابوية ، ليغير الموقف بشكل جذري . وما أن حلّت سنة ١١٠٣ حتى كان كل من الملك الملك الإنجليزى والبابا منفصرين في نزاع مزير حول التقليد العلماني . فقد وقع البابا قرار الحرمان على أحد الدوقات النورمان ، وكان كبيراً لمستشاري هنري ، وهدد البابا بتوقيع قرار الحرمان على الملك نفسه في الخطوة التالية . ولم يعد بإمكان أحد ، حتى آنسلم ودعوه إلى الاعتدال ، أن يغير من إتجاهه الصراع المستد . وكلف الملك الأنجلو - نورمانى القوى ، أبرز مؤيديه الكنيسيين ، وهو كبير أساقفة يورك ، جيرارد ، بإحياء تقليد الملكية الأنجلو - سكسونية دفاعاً عن الحق الملكي في تعيين رجال الكنيسة . ومقالات مؤلف يورك المجهول *Anonymus of York* ، التي كانت نتاجاً لهذا الصراع ، مبعث بهجة وسرور للدراسيين المهتمين بالنظرية السياسية في العصور الوسطى الباكرة ، ولكنها لا تنقل لنا بأى حال شكل وفط الملكية الأنجلو - نورمانية ، التي جعلت أساس الملكية هو الأداة البيروقراطية القانونية والإدارية بدلاً من الأيديولوجية الدينية

التي لم تتوافق حاجات العصر . وعلى أية حال ، كان هنري يعتبر أنه حتى تقاليد الملكية الشيورقاطية البالية يمكن أن تكون ذات فائدة في حال نشوب صراع طويل الأمد ضد البابوية . ومهما يكن من أمر ، فإن النزاع الإنجليزي حول التقليد العلماني كان قصير الأمد . فقد انسحب آنسلم إلى منفاه تاركاً الملك والبابا يخوضان الصراع فيما بينهما ، وظل الأساقفة ومقدمو الأديرة الإنجليز على لاتهم للنظام السائد في العلاقات بين الدولة والكنيسة . وتحول اهتمام باسكال الثاني سنة ١١٩٦ صوب مشروع حملة صلبية ضد القسطنطينية ، وكان يأمل ، دون جدوى ، في أن يؤيد هنري هذا المشروع . ولذا وافق على اقتراح الملك بالصالحة على أساس المبدأ الذي سارت عليه الملكية الأنجلو - نورمانية طويلاً ، وهو مبدأ التمييز بين الإمكانيات الدينية والإمكانيات الإقطاعية - السياسية لكبار رجال الكنيسة . وبمقتضى معاهدة لندن سنة ١١٠٧ ، أعلن هنري خضوعه الرمزي لروما بأن تخلى عن التقليد العلماني ، لكنه احتفظ لنفسه بسلطة كاملة على الأساقفة ومقدمي الأديرة في إنجلترا بفضل التبعية الإقطاعية التي فرضها على الكنيسة .

ولم يمر النزاع حول التقليد العلماني دون نتائج . إذ أن هنري تنبه إلى الأخطار الكامنة في طيات التحالف بين الملكية الإنجليزية والكنيسة ، وهو التحالف الذي كان يتهدده التدخل البابوي ، كما أن هذا النزاع شجع هنري على تنمية قوته العلمانية الخالصة من خلال مواصلة بناء البيروقراطية الإدارية . وبعد النزاع حول التقليد العلماني تخلى هنري عن سياسة آبائه في استخدام العلماء الديريين في الجهاز الإداري ، لأن الرهبان أثبتوا أنهم أكثر تأثيراً بالأفكار البريجورية وأكثر خضوعاً لروما . واستخدم بدلاً منهم كتبة من رجال الكنيسة - لأنه لم يكن هناك متعلمون من غير رجال الكنيسة في إنجلترا آنذاك - الذين يرون مصالح الملك باعتبارهم بيروقراطيين محترفين مخلصين . ومثل أولئك الموظفين الذين جمعوا بين الغلظة والقسوة من جهة ، والمقدرة الفائقة من جهة أخرى ، هم الذين كافأهم الملك بتعيينهم في الوظائف الأستقافية ذات العائد الكبير . وقد توسع هنري في استخدام البدل النقدي *Scutage* الذي ابتدعه أبوه لكي يقلل من اعتماد الملكية الأنجلو - نورمانية على خدمة الفرسان المجندين من أراضي الكنيسة . وزادت كفاءة المخازنة الإنجليزية بفضل إقامة جهاز حسابي متخصص عرف باسم وزارة المالية *Exchequer* ، وهي وزارة اقتبست من القارة الأوروبية نظام المحاسبة على أساس تعدادات مختلفة . وكانت وزارة المالية تحفظ السجلات الخاصة على الدخل والنفقات الملكية ،

وهي السجلات التي عرفت باسم Pipe rolls ، ولم يكن هناك نظام شبيه بهذا النظام في المحاسبات في مملكة آل كابيه بفرنسا حتى مطلع القرن الثالث عشر . كذلك أمكن تحقيق الفعالية للمحاكم ، كما أحكمت السيطرة على محاكم المقاطعات عن طريق إرسال بجانب دورية من القضاة الجوالين العاملين في بلاط الملك Curia regis لكي يترأسوا محاكم البلاد . وبحلول سنة ١١٣٥ كانت مؤسسات الملكية الإنجليزية تسبق المالك الأوروبية كثيراً ، لدرجة أن الكتاب الملكيين كانوا قادرين على أن ينسبوا إلى الملك هنري الأول اختصاصات الإمبراطور في القانون الروماني « فهو الذي يشع منه القانون والسلطان ليغمر كافة أرجاء المملكة » . وكان هذا هو الموقف السائد أيضاً في نورماندي التي انتزعها من أخيه الضعيف روبرت بالغزو .

وحينما كان نبلاء فرنسا وألمانيا في ذروة ازدهار سلطاتهم الإقليمية ، كان البارونات الإنجليز ، محكمين تماماً بالمؤسسات الملكية النامية ، كما أخذت امتيازاتهم الإقطاعية تتبع إزاء تقدم الجهاز البيروقراطي الملكي . وكانت الإمكانية الوحيدة لإعادة غلو السلطة الملكية تتوقف على حدوث أزمة حول وراثة العرش مما يتبع للبارونات الإنجليز أن يلعبوا برشح ضد آخر ، وكان من أسباب خيبة أمل هنري أن صار هذا الاحتمال وارداً بالفعل بعد موت ابنه الوحيد . وكانت ابنته ماتيلدا هي وريثة الشرعى الوحيد الباقى ، وكانت قد تزوجت مرة من الإمبراطور الألماني هنري الخامس ، وكانت آنذاك زوجة لكونت أنجيو Anjou . ولم يكن ثمة مبدأ في القانون الإنجليزي يحرم المرأة من تولي العرش . ولكن ماتيلدا كانت حمقاء متعالية بحيث جلبت على نفسها عداه الجميع ، كما أن النبلاء ، على أية حال ، كانوا قد عقدوا العزم على انتهاز هذه الفرصة النادرة لكي يوقفوا المد المتزايد للسلطة الملكية . وبعد موت هنري الأول أعاد كثيرون من النبلاء الطموحين إحياء المبدأ الانتخابي германى ونفضوا عنه غبار الأهمال ، ليقفوا بجانب ابن اخت هنري ( أحد أبناء بنت وليم الفاتح ) ، وهو المغامر المستهتر ستيفن بلوس Stephen of Blois الذي ظهر في إنجلترا مطالباً بالعرش . وقد عرفت السنوات العشرون التي دارت أثناءها رحى حرب أهلية مدمرة باسم « عصر الفوضى anarchy » . بيد أن هذه الفترة لم تكن كذلك بكل تأكيد ، لأن الأداة المركزية السياسية ، والقانونية ، والمالية للحكومة الملكية لم تختلف بأى حال ، على الرغم من الضعف الذى اعترافها بسبب اختفاء قوة الدفع . ومع غروب شمس أربعينيات القرن الثاني عشر ، كان صغار النبلاء في إنجلترا ، من

٤٠١

عرفوا باسم طبقة الفرسان ، قد سئموا استمرار الصراع الذى لم يكن يخدم سوى مصالح عائلات كبار البارونات ، بل إن كثيرين من أولئك السادة الإقطاعيين اللامعين باقروا يتوقعون إلى السلام والأمن الذى تحققه العدالة الملكية . وتم التوصل إلى اتفاق وسط تولى العرش بعقتضاه هنرى الثانى ، ابن ماتيلدا ، أول ملوك أسرة أنجيو ، ومات ستيفن بلو سنة ١١٥٤ .

وكان على هنرى والإداريين العاملين أن يكدوا ويكتدوا لاستعادة الأراضى التى خسروها إبان العشرين سنة السابقة ، ولكن الملك أفاد من الدروس المكتسبة أثناء الحرب الأهلية نفسها . فى عمله من أجل إعادة بناء المؤسسات الملكية التى كانت قائمة فى عهد جده ، ثم لتطوير سلطة البيروقراطية وبعد أكثر من ستين سنة من تركيز السلطة فى إنجلترا كانت طبقة ملوك الأرض قد ذاقت طعم الفوضى الإقطاعية السائدة فى أوروبا . ولكنهم فى سنة ١١٤٥ كانوا قد اقتنعوا تماما بالفوائد والمكاسب التى حققها ولهم الفاتح وأبناؤه وإنجلترا ، وكانوا مستعدين لامثال لعملية تطوير الدولة الأنجلو - نورمانية .



## الفصل الرابع عشر

### الحملة الصليبية الأولى وما بعدها

#### ١ - أصول المثال الصليبي :

في المفهوم الشعبي ترتبط حضارة العصور الوسطى ارتباطاً فعلياً بالحروب الصليبية . فالحدث الوحيد الذي يعرفه التاريخ العادي من الجامعات الأمريكية من بين حوادث القرن الحادى عشر هو بالضرورة الحملة الصليبية الأولى التي حدثت سنة ١٠٩٥ ، والتي لابد أن يتصرّفوا في صورة فرسان عمالقة يرتدون بزات عسكرية براقة ، ويقطّعون جياداً فارهة ، يتبعون شارة الصليب ليحرزوا النصر على أبناء القبائل العربية ذوي البشرة الداكنة والعزائم الخائرة . وليس هناك جانب واحد صحيح تماماً في هذه الصورة . ذلك لأن متوسط قامة الفارس في أواخر القرن الحادى عشر لم تكن تتعدي خمسة أقدام وثلاث بوصات ، بسبب سوء التغذية في الصغر ، وبسبب سوء التغذية والعلاج بشكل عام . وكان فرسان الحملة الصليبية الأولى ، في غالبيتهم ، يرتدون قمصان الزرد وليس الزيارات المصنوعة التي لم ينتشر استخدامها سوى في الشطر الأخير من القرن الثانى عشر . أما خيولهم ، فكانت هزيلة جداً بالمقاييس الحديثة ، بل وحتى بمقاييس القرن الثالث عشر : إذ أن التهجين المتزايد بسلالات المخيول العربية الأرقى هو الذي حسن نسل المخيول الأوروبي في القرنين التاليين . لقد تبع فرسان الحملة الأولى شارة الصليب حقاً : ولكن ذلك لم يكن لأغراض دينية بحتة . وأخيراً ، فإن العرب كانوا يماطرون فرسان الغرب شجاعةً ومهارةً في القتال ، وكان الضعف الداخلي الذي اعتبرى العالم الإسلامي ، وليس عدم الكفاية الشخصية للمحاربين العرب ، سبباً لنجاح الحملة الصليبية الأولى .

ووجه الخطأ في المفهوم التاريخي الشعبي عن الحملة الصليبية الأولى لا يتمثل في هذه الأغلاط التفصيلية ، يقدر ما يتمثل في الميل إلى المبالغة في أهمية المثال الصليبي في الحياة في العصور الوسطى . بل إن الكثيرين من المؤرخين المحترفين من تخصصوا في العصور الوسطى ، ولاسيما في الولايات المتحدة ، يميلون إلى النظر للحروب الصليبية باعتبارها العامل الأساسي في التغيير التاريخي منذ القرن الحادى عشر حتى القرن الثالث عشر ، كما أنهم شغفون بالكتابة بحماسة تتنفسها الدقة تجعل القارئ غير الناطق يخلط بين الحروب الصليبية وحضارة العصور الوسطى ذاتها . ومثل هذه الآراء ليست سوى لغو فارغ . فالحرب الصليبية فعل هام في تطور العصور الوسطى ، ولكن السبب في ذلك يرجع أساساً إلى كونها

تعبيراً عن غاذج أساسية من الفكر والسلوك . وكان لها بالفعل تأثير بسيط على مجرى التطور الأوروبي ، ولكن هذا التأثير لم يكن كافياً لتفعيل الجاه تطور الحكومة والاقتصاد والثقافة على أية حال . فالحروب الصليبية في جوهرها توسيع درامي له مغزاء الهام للجوانب الرئيسية في حضارة العصور الوسطى ؛ إذ أنها عامل سببي محدود للغاية في التغيير التاريخي الذي حدث في تلك الفترة . وعموماً ، يمكن القول بأن الحروب الصليبية تكشف عن الناس في العصور الوسطى في أفضل أحوالهم وأسوئها في آن واحد ؛ فهذه الحروب مسرح كبير تجلت فوقه خصائصهم وخصائصهم بشكل غير عادي ؛ وهذا فقط هو السبب الذي من أجله تستحق الحروب الصليبية أن ندرسها .

لقد قام مؤرخ العصور الوسطى الألماني الكبير كارل Erdmann بتحليل ذكرى لأصول المثال الصليبي في ثلاثينيات القرن العشرين ، وقد لقى كتابه المثير للجدل - رعاً لأنه يضع الحروب الصليبية داخل المنظور العام لثقافة العصور الوسطى - تجاهلاً كبيراً من المهتمين بدراسة الحروب الصليبية في الجامعات الأمريكية . ومن الضروري أن نبحث عن أصول فكرة الحروب الصليبية في طيات الصراع بين المسلمين والمسيحيين في إسبانيا ، وأن نتأمل كيف خرجت الفكرة اللاتينية عن الحرب المقدسة من هذه الخلفية . فحين فتح المسلمون شبه جزيرة أيبيريا في القرن الثامن ، لاذت مجموعة صغيرة من الفرسان المسيحيين وأتباعهم بالجبل الشمالي ، ومن هذه الجبال بدأوا حرب الاسترداد reconquista في القرن العاشر . وفي القرن الحادى عشر أحرز أولئك المسيحيون الأسبان أولى انتصاراتهم بفضل التشرذم السياسي الذي عانى منه المسلمين الأسبان ، وما أن أهلت سنة ١١٠٠ حتى كانوا يسيطرون على مساحة تتراوح بين ربع وخمس المساحة الكلية للبلاد . وقد زحف مد حركة الاسترداد ببطء عنيد صوب الجنوب ، ومع أن طرد المسلمين نهاياً لم يتم سوى في سنة ١٤٩٢ م . فإن الشطر الأكبر من شبه الجزيرة كان قد خضع لحكم الملوك المسيحيين منذ منتصف القرن الثالث عشر . لقد كانت حركة الاسترداد هي النجمة الدالة في تاريخ إسبانيا المسيحية . وفي رأي بعض المؤرخين أنها كانت عامل الحسم في تكوين الشخصية الأسبانية المتميزة . إذ أن المجتمع الأيبيري ككل قد فت أصوله في ساحة حرب طاحنة ضد الإسلام على مدى خمسة قرون من الزمان ، كما أن بنية المؤسسات الأسبانية قد نظمت على أساس الالتفاف حول قائد الحرب وضرورات الحرب الهجومية . وربما يكون الأسبان المسيحيون قد قلدوا ، وربما بطريقة غير واعية ، مبدأ الجهاد الإسلامي بعقيدته القائلة إن أفضل نهاية للإنسان أن يموت مجاهداً في سبيل الله . وقد صار التعصب الديني والبسالة الحربية هي المصالح التي تلقى ترحيب المجتمع الأسباني وتقديره أكثر

من غيرها ، وقد قيل إن هذا هو المفتاح الذي يحل أحاجي التاريخ الأسباني وألغازه . إذ أن الطبقة المسيحية الحاكمة لم تتعلم شيئاً على الإطلاق سوى القتال ، وبينما أخذت الطاقة العدوانية والمهارة العسكرية إلى قيام الإمبراطوريات الأيبيرية الكبرى فيما وراء البحار ، ظلت أسبانيا تفتقر إلى الخبرة السياسية والاقتصادية ، وإلى مؤسسات الفن والسلام ، مما حرمتها من أن تفيد من هذه الانتصارات الأولية على المدى الطويل .

وأخذت البابوية الجريجورية تراقب الموقف في حرب الاسترداد عن كثب بواسطة القصاد الرسوليين . ولعدة أسباب ، فكرية واستراتيجية ، وجدت أن هذه الحركة جديرة بالتقليد على المستوى العام . فقد كانت صلاحية الحرب المقدسة وإراقة الدماء في سبيل الرب محل أخذ ورد . ذلك أن المسيحية زمن المواريين أظهرت اتجاهات سلمية قوية ، ولكن سان أوغسطين برأ استخدام القوة لصالح الكنيسة . وقد رأينا كيف كانت نظرة هيلدبراند تعبيراً قوياً عن هذه الاتجاهات الأوغلسطينية الجديدة . وقد أكد اردمان على أن النزعة العسكرية القوية لسيجعية القرن الحادى عشر ، والتي تحلت واضحة في موقف زعماء البابوية الإصلاحية ، جعلت من الحرب ضد الإسلام اقتراحاً جذاباً . هذه هي العوامل الفكرية التي أهملت جريجوري السابع أن يقترح شن حملة ضد الشرق ، تقودها البابوية ضد المسلمين . وعلى أية حال ، كانت هناك عوامل أخرى كامنة . فإن مثل هذه الحملة ستكون تعبيراً عن سمو زعامة البابا الأدبية على العالم الغربي (وكان هذا واحداً من مذاهب جريجوري الرئيسية ) ، كما أنها سوف تشتد شعوب الشمال إلى علاقات أكثر توطداً مع البابوية في روما . وأخيراً فإن الغزو اللاتيني للشرق يمكن أن يكون خطوة كبيرة على طريق تأكيد الهيمنة البابوية في الأرضي البيزنطية . فقد كان البلاط البابوي مهتماً باستمرار الشقاق الذي وقع سنة ١٠٥٤ ، وكان يرى أن الحملة الصليبية يمكن أن تكون أداة فعالة في تأكيد مازعمته البابوية طويلاً من سموها على الكنيسة البيزنطية (١) .

١ - الواقع أن هناك جدلاً شديداً بين المؤرخين حول إمكانية أن يكون جريجوري السابع هو الذي وضع الأصول الأولى للحروب الصليبية ، حقيقة أنه كان قد اقترح تكوين حملة تحت زعامة البابوية تكون وجهتها القسطنطينية التي واجهت الخطر الإسلامي بعد معركة مانزكرت والهزيمة الساحقة للجيوش البيزنطية على أيدي الأتراك السلجوقيين ، وحقيقة أيضاً أن جريجوري السابع قد طلب من هنري الرابع ، قبل اندلاع الصراع بينهما أن يرعى البابوية في غيبته في الشرق وقد رأى نفسه في سرحة من سرحات الخيال قائداً لجيش

كان الموقف في الشرق الأوسط في سبعينيات القرن الحادى عشر يمثل فرصة ممتازة لهذا التدخل اللاتيني . إذ كانت الدولة البيزنطية قد خارت قواها من جراء نفو السيادة الإقطاعية ، وبرهنت على عجزها عن الصمود أمام جيوش الأتراك السلاجقة المسلمين ، الذين كانوا آخر موجات الغزاة الآسيويين الذين توغلوا في عالم البحر المتوسط ذي المعاناة الطويلة . إذ كان الأتراك قد استعادوا أنطاكية من المسيحيين كما ألحقو هزيمة ساحقة بالبيزنطيين في معركة مانزكيرت سنة ١٠٧١ . وكانوا آنذاك قد توغلوا في آسيا الصغرى وخشي الإمبراطور أليكسيوس كومينيوس Alexius Comnenus الذي كان يتميز بذكاء خارق وقدر من التردد ، من الخطر الذي بات يهدد القسطنطينية نفسها ، ويمكن قياس مدى الخوف والوجل الذي اعتري الإمبراطور البيزنطي من خلال المحبقة القائلة بأنه بلأ إلى البابا ، عدوه التقليدي ، يطلب منه المساعدة العسكرية . ولو كان جريجوري قد استطاع أن يقهر هنري الرابع ، فلاشك في أنه كان سيحاول أن يجعل من استفادة أليكسيوس ميزة عاجلة تفيد منها البابوية حين تجرد جيشاً هدفه خدمة القضية اللاتينية وليس خدمة البيزنطيين . ولكن استمرار الصراع حول النزاع العلماني حال دون تنظيم أية حملة صليبية أثناء بابوية جريجوري السابع . وقد ترك هذا الأمر لكي يقوم به إريان الثاني ، الذي كان أكثر اعتدالاً من جريجوري السابع ، ولكنه لم يكن أقل منه طموحاً .

كان إريان يرى أن الحملة الصليبية يمكن أن تحقق أربعة أهداف فضلاً عن هدفها الواضح الظاهر ، أي استعادة الأرض المقدسة من المسلمين . أول هذه الأهداف هو أن هذه الحملة ستؤدي إلى إعادة توحيد العالم المسيحي بعد المنازعات المبررة التي سببت انقسامه حول الإصلاح

= مسيحي يدخل القسطنطينية ليغتصبها من الخطر الإسلامي ويوحدها تحت سيادة البابوية ، ولكن الحملة الصليبية كما جرت أيام إريان الثاني لم تكن تخطر بباله . ولم يكن تغيير الهدف الجغرافي من القسطنطينية إلى بيت المقدس هو وجده الاختلاف الوحيد ، وإنما شكل الحملة وهدفها النهائي أيضاً مما جعل بعض المؤرخين يرون أن إريان الثاني هو الذي بدأ المروي الصليبي وليس جريجوري السابع . ونحن ثبّل إلى أن نأخذ برأي هنا الفريق خاصة وأن مصطلح الحملة الصليبية ومثالها لم يعرف في الغرب سوى بعد أن اكتملت أحداث الحملة الأولى وحققت أجنوارتها المذلة . كذلك فإن المشتركين في الحملات الصليبية لم يطلق عليهم لقب «صليبي» سوى في أخيرات القرن ١٢ وأوائل القرن ١٣ ، وكان لقب المشارك في أية حملة صليبية حتى ذلك الحين هو «الخارج»  
(المترجم)

٤٧

الجريجوري ، وثانيهما أنها ستزيد من هيبة البابوية في وقت كان فيه أنصار الإمبراطور الألماني موجودين حتى في روما نفسها . وثالث هذه الأهداف أن هذه الحملة ستعمل على إنهاء الشقاق بين الكنيسة الشرقية والكنيسة الغربية . وكان إريان قد حاول أن يُخضع الكنيسة البيزنطية في جنوب إيطاليا لسيطرة البابوية ، إلا أن خطته تحطمت على صخرة نزاع لا هوئي حول العلاقة بين الإله والإبن والروح القدس ( وهو النزاع الذي عرف باسم النزاع الفيليوكي - filioque controversy ) كذلك كان يمكن للحملة الصليبية أن تدخل فيليب فيليب في المسألة لأن تحجيم الإمبراطور البيزنطي يعتمد على ، أو حتى يُخضع ، جيش لاتيني . أما القيمة الرابعة التي رأها إريان الثاني في الحملة الصليبية ، فقد نبعت من كونه فرنسيسا . إذ كان يعرف تماماً أن الألمان لن ينضموا إلى مشروعه ، وأن الحاكم الأنجلو - نورمانى القوى لن يميل إلى المشاركة . وكان لابد أن تكون الجيوش الإقطاعية الفرنسية بثابة العمود الفقري للجيش الصليبي ، بعض النظر عن قوات النورمان الإيطاليين . وأدرك إريان أن الحملة صوب الشرق ستكون مواتية لحاجات الكثيرين من السادة الإقطاعيين والفرسان الفرنسيين ، كما أنها في الوقت سوف تسخر طاقاتهم في خدمة الكنيسة . فما أن غربت شمس القرن الحادى عشر حتى كانت حدود الدوقيات والكونتيات الفرنسية قد صارت حدوداً ثابتة ، ونشأت نوع من التوازن البدائى فيما بينها . ومن ثم لم تكن هناك فرصة لدى كبار الأمراء الإقطاعيين الفرنسيين للغزو داخل أراض الوطن ، وهو الأمر الذى أفلق الكثيرين منهم وجعلهم يتعرّبون شوقاً للمساءلة فى الخارج . وفضلاً عن ذلك ، فإن ارتفاع معدل الزيادة السكانية كان يعني ازدياد عدد الفرسان الذين لا يملكون أرضاً في فرنسا والمستعدين لأن يدلوا بذلهم في حملة تتبع لهم الحصول على الضياع والممتلكات في الشرق الأوسط ، كذلك كان إريان الثاني يعلم تماماً العلم أن موجة التدريب السائد بين العلمانيين قد أثرت في النبلاء الفرنسيين ، وكان إخلاصهم الظاهري ، على الأقل ، للدين المسيحي مؤشراً على أن فكرة المغرب المقدس سوف تروق لهم .

وقد خطط البابا لإعلان الحملة الصليبية بعناية شديدة . فقد دعا إلى عقد مجمع كنسي في كليرمون بوسط فرنسا سنة ١٠٩٥ ، وحضر الأساقفة ومقدمي الأديرة الفرنسيين على أن يحضروا معهم السادة الإقطاعيين البارزين في مناطقهم . وقبل أن يصل إلى كليرمون كان يعلم بالفعل أن هناك واحداً على الأقل من كبار الأمراء الفرنسيين ، هو ريمون السانجيولي Raymond of St. Giles كونت تولوز ، سوف يأخذ شارة الصليب . ويعاً أن إريان بدأ دعوته العاطفية إلى « جنس الفرنجة » طالباً منهم الانضمام إلى الحملة الصليبية فإنه كان يتوقع

منهم استجابة طيبة حقاً . وكانت خطبته مثلاً رائعاً على المطلب البليغة المؤثرة في التاريخ الأوروبي . فقد لمس أوتار كل دافع كان يمكن أن يكون موجوداً لدى أي من الفرسان الفرنسيين ؛ سواء كان هذا الدافع دينياً أو غير ذلك ، يدفعه إلىأخذ شارة الصليب . وأسهب إريان في ذكر ما يعانيه المسيحيون في الأرض المقدسة على أيدي الأتراك السلاجقة ، وذكر الخطر الجسيم المحدق ببيزنطية من جراء الزحف الإسلامي . وذكر الفرسان الفرنسيين بما اشتهروا به من شجاعة وتقوى ؛ داعياً إياهم إلى إنقاذ الضريح المقدس من أيدي المسلمين . كما طرح أمام مستمعيه إمكانية إقامة عالك في فلسطين « الأرض التي تفيض باللبن والمسل » . ووعده بيسقط الحماية البابوية على أملاك وعائلته كل من يشارك في الحملة الصليبية . وأخيراً ، فإنه باعتباره من يحفظ مقاييس مملكت السماء وعد من يشاركون في الحملة بفран خطاياهم .

هذا الحافز الأخير يقترب من التأكيد القرآني بأن الجنة نصيب المقاتل الذي يستشهد في سبيل الله ، وقد أنسَ استخدام الغفران الصليبي في القرون التالية بدرجة كبيرة بحيث كانت صيغته النهاية عرضه للهجوم الذي شنه مارتن لوثر في القرن السادس عشر ، كما تعرضت أيضاً للهجوم من جانب مجمع ترنت Trent . وفي القرن الثاني عشر طورت الكنيسة نظام الغفران لن ينبع عنه شخصاً في الحملة الصليبية أى عن طريق إعانة الصليبيين بالمساعدة المالية . وبحلول القرن الرابع عشر كانت البابوية تسمع ببيع صكوك الغفران حتى بدون هذه الذريعة الصليبية ، على النحو الذي أجاد شوسر Chaucer تصويره في « حكايات كانتربرى Cantirbury Tales <sup>(١)</sup> . ولكن فكرة إريان الأصلية عن الغفران الصليبي لم يكن بها شيء

٢ - جيوفري شوسر Geoffrey Chaucer شاعر إنجليزي كان أبوتاً لأحد تجار التمور في لندن ثم خدم كوصيف في بلاط إدوارد الثالث ، وتبعه في حملاته ضد فرنسا . وقد أسر سنة ١٣٥٩ فدفع الملك فديته وحرره . وبعد عودته إلى المجلة أستأنف الخدمة في بلاط إدوارد في مهام متعددة من بينها المهام الدبلوماسية ، وفي عهد ريتشارد الثاني استمر في خدمة البلاط الملكي خلال المناصب الصغيرة التي تولاها . وأهم مؤلفاته « حكايات كانتربرى » الذي كتبه ما بين سنة ١٣٨٦ وسنة ١٣٩٠ ، وهو المؤلف الذي جعل له هذه الشهرة المديدة . والحكايات التي يرويها عن الحياة الإنجليزية في النصف الثاني من القرن الرابع عشر ، التي تدور حول رحلة إلى مزار سان توماس بيكيت في كانتربرى ، حيث تتوافق مختلف أنماط الطبقات الاجتماعية لزيارة القديس وحيث يتبدل الجميع القصص والروايات - هذه الحكايات تعتبر غالباً حقيقة للواقع التاريخي آنذاك . لأن « حكايات كانتربرى » في مجملها تعبر عن الروح العلمانية التي سادت في ذلك الحين ، كما أنها تعتبر نقداً يتناول تصرفات الأكليروس ويعبر عن نظرة العلمانيين إليهم . انظر :

H.S.Bennet , Chaucer and 15th Century England (1947) .

من سوء المقصد . فقد كان الغفران في رأية شكلاً إعفائياً من التكفير عن الذنوب ، وكان يعتمد في صلاحيته على التوبيخة . وعلى أية حال ، فإنه ترك هذه الجوانب اللاحورية عن الغفران الصليبي غامضة إلى حد ما ، ومن المحتمل أن كثيرين من الفرسان الفرنسيين انساقوا إلى الاعتقاد بأنَّ أخذ شارة الصليب في حد ذاته يضمن لهم المكافأة السماوية . ومع أن الدوافع التي تشكلها المصالح الذاتية لعبت دوراً هاماً للغاية في بدء الحركة الصليبية - والواقع أنَّ إريان قد شجع هذا الاتجاه في خطبته - فالحقيقة أنَّ كثيرين قد أخذوا شارة الصليب لأسباب دينية . إذ أخبرنا شهود العيان أنه عندما انتهى إريان من خطبته في مجمع كليرمون ردد المجتمعون صيحة هائلة تقول *Deus vult* «الرب يريدها» وتقدم العديد من السادة الإقطاعيين والفرسان لأخذ شارة الصليب . ومُزقت العباءات الحمراء إلى شرائط خيطة على شكل صلبان فوق صديريات الفرسان .

هذا المشهد العاطفي تكرر في شتى أنحاء فرنسا وجنوب إيطاليا استجابة لرسالة إريان التي تولى نشرها المندوبون البابويون ، أو القصاد الرسوليون . والواقع أنه يبدو أنَّ إريان لم يكن يتوقع خطبته في كليرمون أن تؤتي مثل هذه النتيجة . ذلك أنه لم يكن على استعداد لأنْ يقوم بتنظيم سريع لجماعات الفرسان المختلفة التي أخذت تصبح آنذاك بالاستعداد للانطلاق صوب الأرض المقدسة . ولم تبدأ الحملة الصليبية الأولى سوى في العام التالي . ومن المؤكد أنَّ أحداً في البلاط البابوي لم يكن يتوقع هذا التأثير المدوى للدعوة التي وجهها إريان في كليرمون . وقبل أن يتمكن الفرسان الفرنسيون من الانطلاق في حملتهم ، انطلقت «حملة شعبية» تألفت من الغوغاء الجامحين في أحياه مدن الراين القدرة بصورة عشوائية صوب الأرض المقدسة . وتحت قيادة المبشرين الشعبيين من طراز «بطرس الناسك» ارتكبوا مذابح شنعوا ضد جماهير اليهود الأغنياء في مدنهم ، ثم تحركوا عبر ألمانيا والبلقان مثل أسراب الجراد حتى وصلوا إلى بوابات القدسية ، وسرعان ما نقلهم الإمبراطور البيزنطي المخائف عبر الدردنيل حيث قضى عليهم الأتراك السلوجقة . كان رد الفعل الشعبي هذا واحداً من أهم جوانب الحملة الصليبية الأولى ، لأنه كشف بجلاء عن النظرة الألفية المتعلقة بسفر الرؤيا والتي كانت الطبقات الوسطى والدنيا في مدن أوروبا ترى الأمور بها . كانت البابوية قد واجهت المشاعر الألفية فعلاً في ميلاتو : حيث عبر التمرد الاجتماعي عن نفسه من خلال التدين العاطفي . لقد كانت دعوة إريان تعنى شيئاً من شاركوا في الحملة الصليبية الشعبية لم

يُكَنُ البابا نفْسَهُ يَفْهَمُهُ . فَقَدْ كَانُوا يَتَوَقَّونَ إِلَى التَّحْرِيرِ مِنْ رِيْقَةِ الإِحْبَاطِ وَالْفَقْرِ الَّذِينِ خِيمَ عَلَى حَيَاتِهِمُ التَّعْسَةِ ، وَاكْتَشَفُوا فِي عَبَارَاتِ الْبَابَا نَفْعَمَاتِ أُخْرَوِيَّةِ خَلَاصِيَّةً كَانَتْ فِي الْوَاقِعِ أَبْعَدَ مَا تَكُونُ عَنْ نَظَرِ الْبَابَا الْدِنِيَّةِ . إِنَّ الْحَمْلَةَ الشَّعْبِيَّةَ لِمَحَةِ غَيْرِ عَادِيَّةِ تَسْلِطِ الضَّوْءِ عَلَى الْأَشْكَالِ الْمَغْرِقَةِ فِي الْعَاطِفَيَّةِ وَالشَّوْرِيَّةِ الَّتِي أَتَخَذَتْهَا حَرْكَةُ التَّدِينِ الْجَدِيدَةِ فِي مَنَاطِقِ الْمَدِنِ الَّتِي اَنْبَعَثَتْ مِنْهَا حَرْكَاتُ الْهَرْطَقَةِ الشَّعْبِيَّةِ فِي أَخْرِيَاتِ الْقَرْنِ الثَّانِيِّ عَشَرَ ، كَمَا تَجَلَّى مِنْ خَلَالِهَا عَجَزُ الْبَابِوِيَّةِ عَنْ مَرَاجِهَةِ هَذَا التَّدِينِ الْجَمَاهِيرِيِّ . بَلْ إِنَّ الْمُؤْرِخَ الْإِنْجِليْزِيَّ الْلَّامِعَ نُورْمَانَ كُوهِنَ Cohn قدْ تَوَصَّلَ إِلَى مَفْزِي أَكْثَرِ شَمْوَلَا فِي « أَثْرِ الْأَلْفِ سَنَةِ » الَّذِي أَلْهَمَ الْحَمْلَةَ الشَّعْبِيَّةَ ؛ فَهُوَ يَعْتَبِرُ أَنَّهَا الْمَرَةُ الْأُولَى فِي التَّارِيخِ الْأُورُبِيِّ الَّتِي يَتَجَلَّى فِيهَا هَذَا التَّعَصُّبُ الشَّعْبِيُّ لِلْطَّبَقَاتِ الْدِنِيَّةِ ، وَهُوَ التَّعَصُّبُ الَّذِي يَرَى أَنَّهُ عَبَرَ عَنْ نَفْسِهِ تَعْبِيرًا نَاضِجًا فِي الْفَاشِيَّةِ الْمَدِيْشَةِ . هَذَا التَّفْسِيرُ لِهِ بَعْضُ الْمُبَرَّرَاتِ ، وَلَكِنَّنَا قَدْ نَرَى أَيْضًا فِي أَتَبَاعِ بَطْرُوسِ النَّاسِكِ النَّمَادِجَ الْأُولَى لِدُعَاءِ إِعَادَةِ التَّعْمِيدِ Anabaptists ، وَالَّدَاعِينَ إِلَى إِلْغَاءِ الْفَوَارِقِ الْطَّبَقِيَّةِ Levellers وَغَيْرِهِمْ مِنَ الْدِيمُوقْرَاطِيِّينَ الْدِينِيِّينَ الَّذِينَ ظَهَرُوا فِي الْقَرْنِيْنِ السَّادِسِ وَالسَّادِسِ عَشَرَ .

عَلَى أَيْةِ حَالٍ ، فَإِنَّ الْبَابِوِيَّةَ أَشَاحَتْ بِوْجَهِهَا عَنِ الزَّلَازَلِ الْاجْتِمَاعِيِّ الَّذِي أَحْدَثَتْهُ الْحَمْلَةُ الشَّعْبِيَّةُ دُوْغَا مِبَالَةً ، وَعَكَفَتْ عَلَى تَنْظِيمِ الْأَمْرَاءِ وَالْفَرَسَانِ الْإِقْطَاعِيِّينَ الْفَرْنَسِيِّينَ فِي جَيْشِ صَلَبِيِّيِّ . وَتَكَشَّفُ الدَّوَافِعُ الْمُخْتَلَفَةُ لِلَّذِي زَعَمَ الْحَمْلَةُ الصَّلَبِيَّةُ الْأُولَى عَنِ الْاِتْجَاهِ الْعَقْلَانِيِّ الْمُتَزاِدِ بَيْنَ الْنَّبَلَاءِ الْأُورُبِيِّينَ ؛ وَهِيَ الْعَقْلَانِيَّةُ الَّتِي تَيزَّ مَوَاقِفَهُمْ عَنْ تَلْكَ النَّظَرَةِ الطَّائِشَةِ الْمُتَهَوِّرَةِ الَّتِي كَانَتْ تَحْكُمُ أَبْنَاءَ هَذِهِ الْطَّبَقَةِ فِي الْقَرْنِ الْعَاشِرِ . فَقَدْ كَانَ التَّدِينُ الْمُقْرِيقِيُّ دَافِعًا لِفَالْبَلِيْتِهِمْ ، وَلَكِنَّهُمْ كَانُوا يَتَحَرَّكُونَ صَوبَ الْأَرْضِ الْمَقْدَسَةِ لِأَسْبَابٍ وَدَوَافِعٍ أُخْرَى أَيْضًا ، فَالبعْضُ مُثْلِ رِيمُونْ كُونْتْ تُولِيزْ ، وَجُودْفُرِي دُوقُ الْلُّورِينْ ، كَانُ يَرْقُمُهُمْ عَدْمُ وَجُودِ فَرْصَةِ إِلَّاْهَارِ الْبَسَالَةِ وَالْمَغَامِرَةِ فِي الْوَطَنِ . وَالبعْضُ الْآخَرُ مُثْلِ روَبِيرْ كُورْتُوز Robert Curthose دُوقُ نُورْمَانْدِيِّ وَالْأَبْنَى الْأَكْبَرِ لُولِيمِ الْفَاتِحِ ، كَانُوا يَرْبِدُونَ اسْتِعَادَةَ الْهَفِيَّةِ الَّتِي فَقَدُوهَا فِي وَطَنِهِمْ بِإِحْرَازِهِمْ تَصْرِّفَ كَبِيرَ فِي الْشَّرْقِ . وَقَدْ انْضَمَ سَتِيفِنْ بِلُوا إِلَى الْحَمْلَةِ لِأَنَّ زَوْجَهُ ، الْإِبْنَةِ الْطَّمُوحِ لُولِيمِ الْفَاتِحِ ، قَدْ حَمَلَتْهُ عَلَى الْإِنْضِمَامِ . أَمَّا النُورْمَانِ فِي إِيطَالِيا فَكَانُوا مَدْفَوِعِينَ بِكَرَاهِيَّتِهِمُ الْمُتَأَصِّلَةِ لِلْإِمْپِرَاطُورِيَّةِ الْبِيْزَنْتِيَّةِ ، وَبِرَغْبَةِ أَكْبَيْدَةِ فِي أَنْ يَنْتَزِعُوا لِأَنْفُسِهِمْ بَعْضَ الْمُتَلِكَاتِ فِي الْشَّرْقِ عَلَى حِسَابِ الْإِمْپِرَاطُورِ . ذَلِكَ أَنَّهُمْ كَانُوا يَرَوُنُ فِي الْحَمْلَةِ الصَّلَبِيَّةِ

تجريدة ضد الإمبراطورية البيزنطية أكثر من كونها حرّياً ضد الإسلام . فقد كان بوهمند ، أبرز زعمائهم ، قد قاد حملة فاشلة لغزو الإمبراطورية ، ثم جرب مغامرة فاشلة أخرى بتشجيع من البابوية سنة ١١٠٦ . أما المدن الإيطالية التجارية في الشمال ، والبندقية على نحو خاص ، فكانت متخمسة للحملة الصليبية ، ولكن لأسباب غير دينية . فقد كانت هذه المدن التجارية ترى أن الحملة الصليبية خطوة أخرى على طريق توغلها في عالم البحر المتوسط لمنافسة التجار المسلمين على نحو أكثر فعالية . وقد تال البنادقة مكافأتهم على قيامهم بنقل الإمدادات للصليبيين بمجرد وصولهم إلى سوريا وفلسطين .

وعلى الرغم من أن أحداً من الملوك الأوروبيين لم ينضم إلى الحملة الصليبية الأولى : فقد كان زعماً هذه الحملة في غالبيتهم أمراء يتميزون بالقدرة والبسالة . وقتل نقطة ضعفهم الكبيرة في عدم اتفاقهم على قائد واحد ، وكان السبب في ذلك أنهم كانوا جميعاً أبناء شريحة اجتماعية واحدة ، وأخيراً ، عين البابا أستفان فرنسيساً ليكون قائداً إسمياً للحملة ، ولكن الحملة الصليبية تبعت من بدايتها إلى نهايتها بالشجار بين الأمراء وبين أفرادهم . وهناك عيب آخر يمكن اغتنامه قتله في جهل زعماً الحملة الفادح بالمعالم الجغرافية والمناخ ، والنظم السياسية في البلاد الإسلامية ، ولكن الصليبيين تأقلموا مع بيئتهم الجديدة بسرعة لافتة للنظر . وقد زودهم اليكسيوس كومينيوس بعض المعلومات القيمة ، كما أدمهم البنادقة بالزبد من هذه المعلومات .

وأخيراً ، انطلق الصليبيون في سنة ١٠٩٦ على الطريق البري عبر ألمانيا والبلقان إلى بيزنطة ، التي كانت نقطة الوثوب على العالم الإسلامي . كانت الحملة الشعبية قد عبرت هذا الطريق من قبل ، وتصرف الفرج - وهو الاسم الذي أطلقه العرب والبيزنطيون على الصليبيين جميعاً - بطريقة مائلة . إذ أنهم ارتكبوا المذابح ضد اليهود في مدن الراين ، كما أساموا إلى شعوب البلقان وسرقوها أثناء عبورهم لهذه المناطق . وقد رحب بهم اليكسيوس كومينيوس ترحيباً حذراً وتوجس منهم شرًّا . لقد سره أن يتلقى مددًا لاتينياً ، ولكن المؤكد أن هذا لم يكن هو نوع المساعدة التي كان يتصورها ، كما كان يخشى أن يتطلع الصليبيون إلى انتزاع ماتبقى من الإمبراطورية البيزنطية ، قدر اهتمامهم بعجاجمة المسلمين ، لاسيما حينما رأى بوهيموند ، عدوه القديم ، بين الصليبيين . ونقلهم عبر مضيق إلى آسيا الصغرى بأقصى سرعة ممكنة . ولم يكن رد فعل الفرنج تجاه القسطنطينية ليختلف كثيراً عن موقف لويدبراند ،

قبل خمسين سنة من هذا التاريخ ، في كريونا Cremona . فحين أفلى زعماء الحملة الصليبية أنفسهم وجهاً لوجه مع ثروة بيزنطة وقوتها العسكرية أدركوا مدى ضآلة فرصتهم في الاستيلاء على المدينة الذهبية القائمة على ضفاف اليسفور . وكان عليهم أن يقنعوا بتكوين إمارات إقطاعية في بلاد الشام وفلسطين ، وبذلك ينالون من الإمبراطور حين يقيمون إمارات لاتينية فوق الأرض التي تنادي القسطنطينية بملكيتها ، وحين يبنون معلقاً للكنيسة الرومانية في شرق المتوسط .

في مواجهة عظمة بيزنطة وحضارتها انتاب الفرنج شعور بالنقض كبير فلجأوا إلى تعريف بذواتهم وغلوظتهم بالقول بأن البيزنطيين مختنون فاسدون . الواقع أن أعضاء البلاط البيزنطي المذهبين كانوا على حق في النظر إلى الفرنج باعتبارهم أجلافاً غير متحضررين . كان هناك قدر من الصحة في النقد الذي وجهه كل طرف للطرف الآخر ، ولكن الفرنج كانوا يمثلون حضارة فتية تتدفق حيوية ، على حين كانت بيزنطة عاقراً تعاني من النبوول والتدحرج ، كما كان على بيزنطة أن تعتمد على أعدائها الغربيين للخلاص من عدوها الجاثم على أنفاسها . هذه المواجهة الأخاذة بين البلاط الإمبراطوري البيزنطي ، قلعة الحذقة ، وبين الإقطاعيين الفرنسيين الأجلاء الراudenin كانت ذات مغزى كبير ، لأنها كانت رمزاً للمواجهة بين يوم يليل إلى الغروب ويوم يزغ نور فجر .

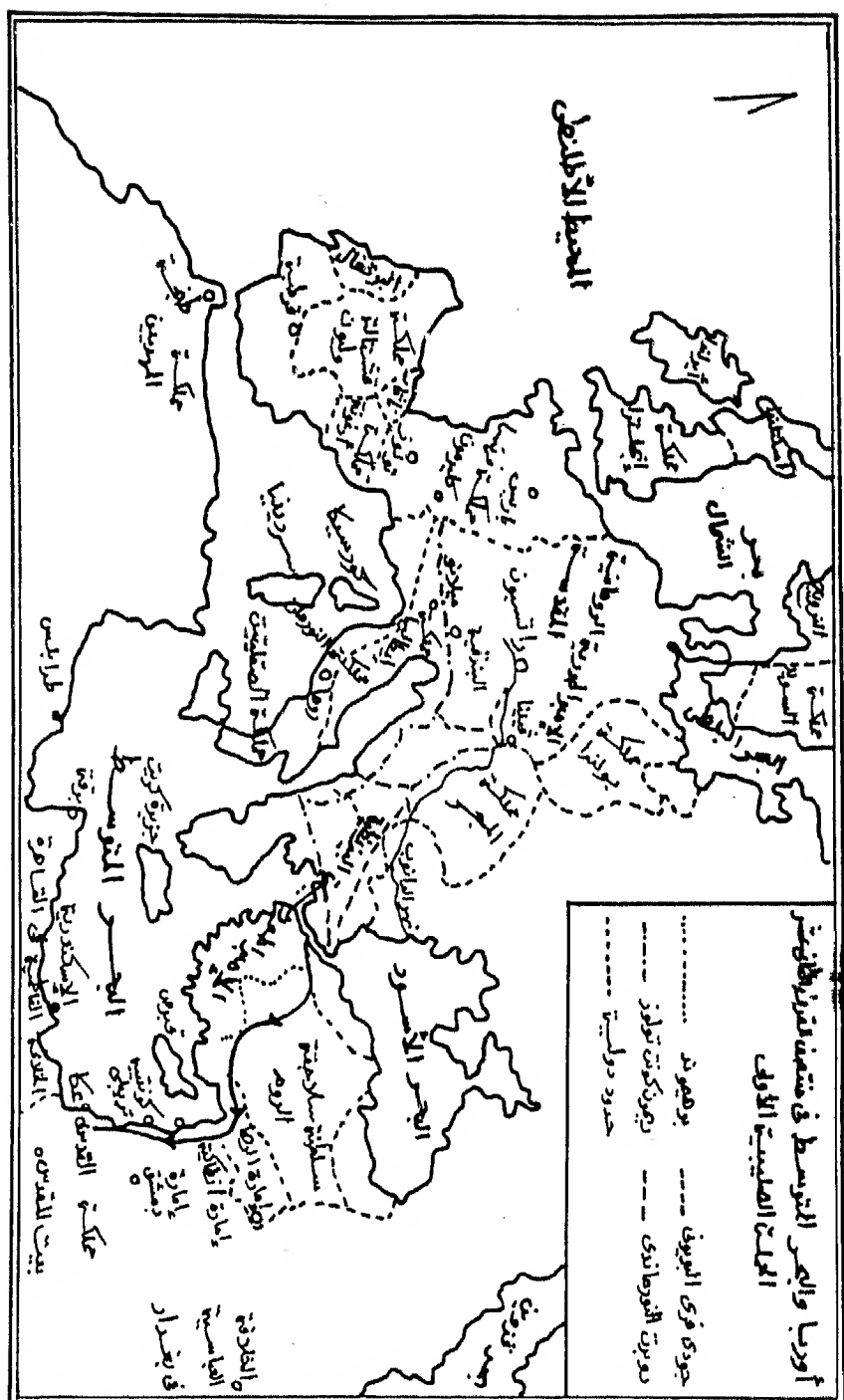
لقد حالت سداجة زعماء الحملة الأولى بينهم وبين إدراك مدى عظمة المهمة التي أخذوا على عاتقهم القيام بها . فلم تكن قوة الجيش الصليبي كلها تزيد عن خمسة آلاف فارس ، وربما أقل ، ولم يكن العالم الإسلامي في حالة التحاده ليجد صعوبة تذكر في القضاء على الفزاعة . ولكن توغل الأتراك السلجوقي في شرق المتوسط قلب النظام السياسي السادس رأساً على عقب ، وتسبّب في منازعات داخلية مريرة بين الأمراء العرب . وقد أبدى الصليبيون شجاعة لا تبارى ، وأظهروا مهارة عسكرية فائقة ، وفي لحظة حرجة ، وحين كانت قلوبهم تخفق من الخوف والوجل ، دفعهم اكتشاف ما أشيع أنه بعض النخائر المقدسة الهامة إلى مواصلة الغزو (١) .

٣ - هذه إشارة إلى الحوادث التي جرت في أنطاكية بعد احتلال الصليبيين لها ثم وصول قوات الجيش الإسلامي الكبير لمحاصرتهم بقيادة كريونا داخل المدينة حتى ساءت أحوالهم ، وجماعوا بالدرجة التي جعلتهم يأكلون حشائش الأرض ونباتاتها البرية ، وينذعون دوابهم ليأكلوها . وبذا أن الصليبيين المحاصرين في أنطاكية في حاجة إلى معجزة تفتح أمامهم سبيل النجاة . وقد حدثت المعجزة حين خرج أحد القساوسة =

ولكن الحقيقة تبقى أن تفرق المسلمين المؤقت وعجزهم عن إقامة جبهة موحدة هو الذي لعب دوراً هائلاً في النصر الذي أحرزه الصليبيون ، فقد ساروا عبر آسيا الصغرى إلى بلاد الشام واستولوا على أنطاكية بعد حصار طويل . واغتصب بوهيموند لنفسه حكم المدينة ، وجعل نفسه أميراً على أنطاكية في زمن قصير : كما كان هناك زعيم آخر من زعماء الصليبيين يناضل ليقيم إمارة إقطاعية في الشرق الأوسط . ولكن الآخرين واصلوا السير ، واستولوا على القدس بعد صراع مرير وقضوا على المدينين من المسلمين واليهود في ملحمة بشعة .

لقد كان نجاح الحملة الصليبية هو النتيجة الخامسة للتغلب في عالم البحر المتوسط الذي بدأته مدن الشمال الإيطالي منذ القرن العاشر ، وهو التغلب الذي تصاعدت حركته بسبب غزو النورمان لجنوب إيطاليا . لقد كان ذلك نتيجة ، ولم يكن سبباً ، لتغيرات أخرى هامة جرت على المضمار الغربي . وبينما لا يشير الشك في أن الحملة الصليبية الأولى قد زادت من إدراك الأوروبيين لشروط الشرق الأوسط ، وزادت من إقبال أوروبا على التوابل وغيرها من المنتجات الشرقية ، فمن المؤكد أيضاً أنها لم تتسبب في إقامة العلاقات الاقتصادية بين الشرق والغرب لأن هذا التطور كان قد تم بالفعل على نطاق واسع في القرن السابق . كما أن الحملة الصليبية الأولى لم تلعب دوراً في إقامة العلاقات الفكرية والثقافية بين العالم الإسلامي والعالم اللاتيني ، وهي العلاقات التي تسببت في الثورة التي شهدتها الفلسفة والعلوم الغربية في القرنين الثاني عشر والثالث عشر . إذ لم تم أية ترجمة لاتينية لكتابات المفكرين الإغريق والمفكرين العرب في الإمارات الصليبية : لأن هذه الإمارات لم تسهم بشئ في مجال التعليم الغربي . وإنما تمت هذه الترجمات في مناطق التفاعل اللاتيني - العربي القديمة في إسبانيا وصقلية . لقد كان الأثر الباقى الوحيد لقيام كيان لاتيني في الشرق الأوسط هو تعليم

= البروفنساليين المغدورين بحكاية عن رؤيا مقدسة شاهدها في منامه تخبره بأن الحرية التي اخترفت جسد المسيح منذ أحد عشر قرنا مخبومة داخل إنطاكية في مكان حدد هو للصليبيين ، وتم الحصول على الحرية بسهولة لأن القس إدعى أن الرؤيا حددت موقعها بالضبط . هذه الحبطة ( على حد تعبير ابن الأثير ) جعلت الروح المعنوية للجيش الصليبي ترتفع بفعل الآية السماوية الملفقة . وفي الوقت نفسه كانت روح التشدد السياسي في العالم الإسلامي قد كشفت عن وجهها القبيح في تلك جيش قرطاج ، وعدم اتفاق فصائله المختلفة على خطوة واحدة لضرب الصليبيين الذين لم يلتبوا أن خرجوا في هجوم ساحق استمر يوماً كاملاً ضد قوات الحصار الإسلامية . وانتهى الأمر بتفريق جيش قرطاج وانتصار الصليبيين . وقد كشفت الصراعات التي دارت بين زعماء الصليبيين بعد ذلك عن مدى الإفلات الأيديولوجي للحركة الصليبية . (المترجم)



٤١٥

الشعوب الأوروبية التسامح تجاه من ينتمون إلى ثقافة أو ديانة أخرى . ذلك أن الفرسان اللاتين الذين عاشوا في الدول الصليبية اكتشفوا أن جيرانهم المسلمين كانوا ، على الأقل ، يتمتعون بذكاء وأخلاقيات قائل ذكائهم وأخلاقياتهم<sup>(٤)</sup> ، وهو اكتشاف كان من المعتم أن يهدم التعصب والكراهية تجاه الشعوب التي لم يعرفوا عنها سوى أن أبناؤها كفار متوجهون . وسرعان ما تعود سادة الدوليات الصليبية على طعام وملابس جيرانهم من أمراء المسلمين ، كما أخذوا عنهم بعض القيم الأخلاقية . وعلى أية حال ، فإن هذه المواقف التسامحة الواقعية تجاه المسلمين لم تكن قد تفلتت في وجдан الغرب الأوروبي حتى النصف الثاني من القرن الثالث عشر .

## ٢ - تقلبات الحركة الصليبية وتدورها :

لقد أدت الحملة الصليبية الأولى في سنة ١٠٩٦ إلى قيام مملكة بيت المقدس اللاتينية ، وهي إمارة صغيرة قامت على أرض فلسطين ومركزها بيت المقدس وعكا ، وتم تنظيمها على أسس اقطاعية . وكان أول حكامها هو جوفري اللوريني على الرغم من أنه لم يتخذ لنفسه لقب ملك ، ثم خلفه أخيه بلدوين Baldwin الذي سمح له رجال الدين وغيرهم من الصليبيين باستخدام اللقب الملكي . ومنذ بداية وجود المملكة اللاتينية كانت تتهدها مخاطر الاسترداد الإسلامي ، وعلى مدى القرنين التاليين عانت هذه المملكة من حرب إنهاك بطيئة ولكنها كانت قاضية ، وبين حين والحين كانت البابوية وكبار رجال الكنيسة يحضرون الحكام الأوروبيين على القيام بحملات لمساعدة المملكة اللاتينية ، ولكن أيا من هذه الحملات لم تحقق تجاحاً كبيراً ، بل إن بعض هذه الحملات انتهت نهاية مفجعة . والواقع أن رأس الجسر الغربي في شرق

٤ - يبدو من صياغة هذه الجملة أن المؤلف يجسد النظرة الاستعلمية الأوروبية تجاه الشعوب الأخرى على الرغم إدانته لظاهرة التعصب الأوروبي في المتصور الوسطى . فالواقع أن هذه الصياغة توحى بأن الصليبيين كانوا على نفس مستوى المسلمين الحضاري ، وهو أمر ينافي الحقيقة التاريخية تماماً . ومن يقرأ كتاب الاعتبار لأسمامة بن منقذ ، أو يقرأ التعليقات التي أوردتها المؤرخون المسلمين المعاصرون على تصرفات الصليبيين يعرف أن الصورة التي ترسمها المصادر التاريخية العربية للصليبيين ، صورة إنسان ذي مستوى حضاري أعلى كثيراً وهذه الصورة تجد لنفسها التأييد من بين طيات المؤرخات التي كتبها المؤرخون الأوروبيون المعاصرون للحرب الصليبية ، خصوصاً جيمس الفيستر ، كما أن واقع الحال في المجتمع الأوروبي نفسه وفي المجتمع الصليبي كما أثبتتها الدراسات الحديثة تزكي هذا . وعلى هنا فإننا لاترى ضرورة لإسقاط النظرة الأوروبية الغربية الحالية بما فيها من استعلاء وغطرسة ، على نظرية الصليبيين الذين كانوا يعرفون حقاً أنهم أقل في الحضارة والذكاء والأخلاقيات من أعدائهم المسلمين . ( المترجم )

المتوسط ، أى المملكة اللاتينية ، حققت أكبر اتساع لها مع بداية تاريخها . ومع بزوغ شمس القرن الثالث عشر ، كانت هذه المملكة قد تقلصت تحت وطأة الهجمات المضادة التى شنها الحاكم المصرى صلاح الدين بحيث انحصرت فى شريط ضيق من الأرضى . وقد استولى المسلمين على مدينة القدس نفسها ، وفي سنة ١٢٩١ م تم القضاء على المملكة اللاتينية . والتاريخ الكثيف للحملات الصليبية التى تلت الحملة الأولى ، والتى وقعت خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، يطرح السؤال الهام عن السبب فى أن أوروبا الغربية أبدت عجزاً واضحًا عن الحفاظ على مملكة بيت المقدس اللاتينية .

كانت المسألة عدم اهتمام أكثر منها نقصاً فى المقدرة . ولاشك فى أنه لو كرست كافة موارد البابوية والملكيات الأوروبية فى أى وقت فى القرنين الثاني عشر والثالث عشر للحركة الصليبية ، لأمكن دحر الجيوش الإسلامية المحبيطة بالملكة اللاتينية<sup>(٥)</sup> . وعلى أية حال تبقىحقيقة أن قادة المجتمع الغربى كانت لديهم اهتمامات أخرى أكثر إلحاحاً ، ومهما كانت آراؤهم العلنية بشأن الحروب الصليبية ، فإنها كانت بالنسبة لهم حركة هامشية إلى حد ما . لقد أخذ كثيرون من الملوك وكبار الإقطاعيين فى غرب أوروبا شارة الصليب خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، ولكن نسبة ضئيلة منهم فقط هم الذين رحلوا فعلاً إلى الأرض المقدسة ، وغالباً ما كانت البابوية تغض النظر عن هذه الردة ، لأنها كانت تتبع من يقسم بأخذ شارة الصليب فى موقف المدين روحياً للبابوية ، مما كان يتبع للبابا أن يكلمه بأى شكل آخر من أشكال الخدمات للكنيسة ثمناً لإعفائه من القسم الصليبي . وحتى عندما كان أحد كبار الملوك يذهب فعلاً فى حملة صليبية ، فإنه غالباً ما كان يذهب فى شكل ظاهري لقتال المسلمين ، فيأخذ معه جزءاً صغيراً من جيشه ، ثم يكتفى عدة شهور قليلة فقط فى الأرض المقدسة ،

٥ - يسرف كاترور كثيراً فى استخدام «لو» فى علاجه للقضايا التاريخية ، ولما كان التاريخ كعلم ، يهتم ببحث الواقع التاريخى كما حدث بالفعل ، ولا يناقش فروضاً فلسفية أو احتمالات غير واقعة بالفعل ، فإننا لا نستطيع مسايرة المؤلف فى هذا الموقف الفكرى . وعلى أية حال فإنه حين يعرض لأسباب الفشل الصليبي فى السطير القادمة يتحدث عن موقف الغرب الأوروبي فقط ناسياً ، أو متناسياً ، أن الحروب الصليبية كانت بين طرفين ، وأن الطرف الآخر ، أى العالم العربى الإسلامى قد نجح فى القضاء على الكيان الصليبي نتيجة لنجاحه فى خلق الجبهة الإسلامية الواحدة منذ زنکى حتى صلاح الدين ، وانتهاء بالظاهر بيببرس والأشرف خليل قلاوون الذى قضى على آخر الصليبيين فى عكا . حقيقة أن النشل الصليبي يمكن تفسيره فى ضوء انشغال الظاهر الأوروبى باهتماماته الداخلية عن مساندة الصليبيين . ولكن النجاح الإسلامي أيضاً يمكن تفسيره على ضوء الوحدة وتركيز القرى الإسلامية فى الصراع ضد الصليبيين . (المؤلف )

ولا يشتبك مع المسلمين سوى في مناوشات سطحية ، وأخيراً يعقد مع أحد السلاطين معااهدة من ذلك النوع الذي يحفظ ماء الوجه ، حتى يبدو في صورة بطل المسيحية عندما يعود إلى وطنه . ومن الأمور المتناقضة أن الزعماء الصليبيين الذين أخذوا مهمتهم مأخذ الجد في القرنين الثاني عشر والثالث عشر كانوا هم أسوأ الجنود ، ولم يحققوا شيئاً سوى ذبح فرسانهم على أيدي العرب . لقد كان الشال الصليبي في القرنين الثاني عشر والثالث عشر متنفساً شعبياً لحركة التدين التي انتشرت انتشاراً واسعاً آنذاك ، ولكنه كان مجرد شكل واحد بين أشكال متعددة لهذا التدين . كما كان أخذ شارة الصليب واجباً ضرورياً بالنسبة للملوك وأمراء الغرب الأوروبي تحض عليه المبابوية وكبار رجال الكنيسة . فقد كان هذا شيئاً يجب عليهم القيام به تعبيراً عن مكانتهم في المجتمع وإرضاء للرأي العام ؛ ولكنهم جميعاً كانوا يأخذونه كمسألة شكلية لا تكلفهم سوى التزير اليسير من طاقاتهم ومواردهم .

لقد دعا سان برنار الكليرفوي St. Bernard of Clairvaux الذي كان الزعيم الأدبي للكنيسة في القرن الثاني عشر ، إلى الحملة الصليبية الثانية سنة ١١٤٤ م ، استجابة لاستغاثات الملحة الصادرة عن الملكة اللاتينية في بيت المقدس طلباً للمساعدة ضد القراء العربية الناهضة . ونجح سان برنار في استقطاب اثنين من رؤوس أوروبا المترجمة هنا لويis السابع ملك فرنسا وكونراد الثالث ملك ألمانيا . وقد أضافى هذا على الحملة الثانية هيبة أكثر من الحملة الأولى ولكنه لم يزدها في القوة العسكرية ، لأن كلاماً من لويis وكونراد لم يكونا من المتميزين في الكفاءة القتالية ، كما أن جيشيهما لم يكونا كبيرين . ولم يصل أى منهما إلى فلسطين قط ، فقد تزقت قواتهما إرضاً في ريوس آسيا الصغرى . لقد كانت النتيجة الوحيدة هي توثر العلاقة الزوجية بين لويis وزوجته اليانور الاكتوانية- Eleanor of Aquitaine التي صحبته في الحملة ، والتي اتهمها لويis بخيانته مع أحد قادة جيشه . وكان طلاق الملك الكابي من دوقة اكتوانيا ثم زواجهما بعد ذلك من هنري الثاني ملك إنجلترا ذا أثر هام على مجرى التطور السياسي في أوروبا القرن الثاني عشر .

هذا المزج بين المأساة والملاحة ، الذي كان من سمات الحملة الصليبية الثانية ، تكرر في الحملة الصليبية الثالثة سنة ١١٩٠ ، وهي الحملة التي كانت أكثر الحملات اللاتينية على الأرض المقدسة طموحاً ، على الأقل من حيث بدايتها . إذ كان لابد من تحدي قوة صلاح الدين بجيش صليبي يضم الشطر الأكبر من القوة العسكرية في أوروبا ، نظرياً على الأقل . فقد

انطلق أكبر ثلاثة ملوك في غرب أوروبا آنذاك ، ريتشارد قلب الأسد ملك إنجلترا ، وفيليبي أوغسطس ملك فرنسا ، وفردرريك بريوسا ملك ألمانيا صوب الأرض المقدسة على رأس جيوشهم القرية . وغرق بريوسا في الطريق ، وانتهى الأمر بالألمان بالتفريق والمشاركة الرمزية فقط . وسرعان ما ظهر أن فيليبي أوغسطس المستخف الساخر لم يكن يقصد سوى المظاهرة العسكرية ؛ فإنه كان تواً إلى العودة إلى وطنه لمواصلة دسائسه ومؤامراته ضد ملك إنجلترا . أما ريتشارد قلب الأسد فقد أخذ الحملة بجدية شديدة . وقد اشتهر ببنائه العملاقة وقوته الجسدية ، إذ كان طوله ستة أقدام ، وكان شغوفاً بإظهار قوته وسائله الفردية التي كانت عظيمة دون شك ، ولكن مهارته كقائد كانت مسألة مختلفة تماماً . فقد كان ريتشارد طفلًا باكر النمو فاسداً ، وعادى كل حكام أوروبا تقريباً في الوقت الذي توجه فيه إلى الأرض المقدسة . وهناك نجح في إذكاء نار العداوة في صدر الملك الفرنسي ضده ، كما جلب على نفسه كراهية الألمان . وسرعان ما تفككت الحملة ، وبعد أن أرضي الملك الإنجليزي غروره في معارك قليلة ، قبل صلاح الدين الداهية عقد معاهدة سلام أبقيت الوضع على ما هو عليه . ثم اكتشف ريتشارد أن لا سبيل أمامه للعودة إلى الوطن ، لأن جميع الطرق كان يسددها الأعداء . واختار أكثر الطرق التفافاً . وعبر ألمانيا ، وبقبض عليه وأودع السجن رهن فدية طلبها هنري السادس . هذه الحوادث الدرامية بالغت في قيمة ريتشارد كفارس بيد أنها كشفت عن تضاؤل الاهتمام بالحركة الصليبية . فقد كان الملوك الأوروبيون مشغولين برعاية مصالحهم الأسرية والإلتيميسية بحيث لم يقدروا للحركة الصليبية ما هو أكثر من الدعم الهامشي .

أما الحملة الصليبية الرابعة سنة ١٢٠٤م ، فلاشك في أنها كانت أكثر الحملات نجاحاً بعد الحملة الأولى ، ولكنها لم تحتضن بيزنطة لاستهداف العالم الإسلامي . ولم يكن البابا إنوسنت الثالث الذي دعا إلى هذه الحملة يقصد في الأصل أن تتخذ هذا الشكل<sup>(٦)</sup> . ولكن البنا دقّة

٦ - كان الهدف المباشر للحملة الصليبية الرابعة هو مصر . وفي سنة ١٢٠١ توجهت مختلف الفرق الصليبية إلى البندقية ، بات واضحًا أن تكاليف الحملة تفوق طاقة الصليبيين ، وقد عرض عليهم البنا دقّة تسهيلات كبيرة مقابل الاستيلاء على مدينة زارا Zara المجرية ، التي كانت شوكة في حل البندقية ملكة البحر الأدريatic .

وفعلاً استولى الصليبيون على زارا التي كانت مدينة مسيحية في مملكة مسيحية ثم تلى ذلك قرار مصيري آخر ، فقد وجد الصليبيون فرصة للتدخل في شؤون بيزنطة بسبب النزاع الداخلي حول العرش الإمبراطوري . وفي سنة ١٢٠٤م عصف الصليبيون بالقدسية ، وصار بلدان أمير الفلاتدرز أول إمبراطور لا تبني لها ، كما صار أحد البنا دقّة أول بطريرك لا تبني لها . وتم تقسيم الإمبراطورية البيزنطية مثل سائر الأسلاب والفنانين بين المنتصرين .

الذين قدموا الأسطول للجيوش الصليبية ، أصرّوا على هذا التغيير في الخطط ، وبما أنهم كانوا يقدمون القروض للصلبيين فقد أجبروهم على الامتثال لمطالبهم . وعلى الفور وافق إنوسنت الثالث على هذا التغيير في الخطط ، ورأى فيه وسيلة لتأكيد السيطرة البابوية على القدسية . ذلك أن الاتجاهات المعادية للبيزنطيين في المركبة الصليبية ، والتي كانت قد اتضحت منذ بدايتها في القرن الحادى عشر ، أتت ثمارها في الحملة الصليبية الرابعة . كانت هذه القدسية قد صمدت في مواجهة الجيوش الإسلامية على مدى خمسة قرون ، ولكنها هذه المرة سقطت أمام البناذقة والفرنسيين الذين نهبوا المدينة ، وأهانوا رجال الكنيسة البيزنطية ، وأقاموا الملكة اللاتينية في القدسية بباركة البابوية . وعلى مدى ستين سنة ظل الأمراء اللاتين يحكمون القدسية ، واستغلت البابوية هذه الفرصة لمحاولة إخضاع المسيحيين البيزنطيين لسيطرة الكنيسة الكاثوليكية في روما . وأخيراً لمحب أمير بيزنطى سنة ١٢٦١ في استعادة العرش الإمبراطوري ، وحدث الانشقاق الذي لم يلتزم حتى الآن بين الكنيسة اليونانية والكنيسة اللاتينية . ولم تفّق القوة الإمبراطورية أبداً من الكارثة التي سبّبتها الحملة الصليبية الرابعة ، ومع أن القدسية لم تسقط في أيدي المسلمين سوى سنة ١٤٥٣ ، فإنها لم تلعب في عالم البحر المتوسط منذ ذلك الحين فصاعداً سوى دور ضئيل .

لقد كشفت الحملة الصليبية الرابعة للبابوية عن إمكانية استغلال المركبة الصليبية لتحقيق أغراض أخرى غير إنقاذ مملكة بيت المقدس . وفي القرن الثالث عشر كانت الحملات الصليبية توجه ضد أعداء البابوية في أوروبا ب معدل فوق معدل توجيهها ضد المسلمين . ولم يواصل النمط القديم من المغامرة الصليبية سوى ملك قديس هو لويس التاسع ملك فرنسا الذي قاد حملتين ، والإمبراطور الألماني فردرريك الثاني هو هنري شتاوفن Frederick II Hohenstaufen ولم تتبع أي من هذه الحملات الصليبية الثلاث في مساعدة مملكة بيت المقدس اللاتينية المتدهورة . إذ شن لويس هجوماً جسوراً على المسلمين في معاقلهم ، مرة في مصر ومرة في تونس ، ولكن هذه هزيمة شنعاء في المرتين . أما حملة فردرريك الثاني فكانت استعراضًا رمزيًا تدخل فيه عناصر هزلية ، لأن الإمبراطور كان واقعاً تحت عقوبة الحرمان البابوي حين قام بحملته الصليبية . وبقدر ما لعبت المركبة الصليبية دوراً هاماً في الحياة الأوروبية في القرن الثالث عشر ، فإنها اتخذت شكلاً جديداً مقلوباً وتحولت إلى حرب ضد أعداء البابوية . والمثال الأول على ذلك هو الحملة الصليبية ضد الألباجنسيين الهراطقة في جنوب فرنسا ، وهي الحملة التي دعا إليها إنوسنت الثالث ، وقد لقيت هذه الحملة قبولاً عاماً في غرب أوروبا على الرغم من أن الطريقة التي تم بها تبرير غزو النبلاء بجنوب فرنسا كانت طريقة ذميمة . ولكن كلما مضت

البابوية قدماً في استغلال الحركة الصليبية كلما أدينت كفوة روحية تتناقض مع مثيلها الأصلية تناقضًا صارخاً . وفي أربعينيات القرن الثالث عشر أدين فرديك الثاني بالهرطقة ، وأُسيغ الوضع القانوني للحملة الصليبية على الجيش الفرنسي الذي أستولى على أملاكه في جنوب إيطاليا . وفي ثمانينيات القرن الثالث عشر صارت الحملة الصليبية مؤسسة سياسية خالصة . فقد منحت الشارة الصليبية لفيليب الثالث ملك فرنسا لقاء هجومه على ملك أرغونة ، الذي لا يمكن أن يكون هرطقياً مهماً شطح بنا الخيال ، ولكن غزوه لصقلية أقض مضاجع البابوية . هذا الاستغلال السياسي البحت للحملات الصليبية جاء في نفس الوقت الذي كانت فيه مملكة بيت المقدس اللاتينية تحتاج إلى التعزيزات من أوروبا لإنقاذها من الهلاك .

والحقيقة أن الزعماء الأوروبيين في النصف الثاني من القرن الثالث عشر لم يكونوا متحمسين لشن حروب جديدة ضد الإسلام ، وكان هذا راجعاً في جانب منه إلى موقف أكثر تسامحاً وإستنارة . ذلك أن هؤلاء الزعماء توصلوا ، مثل مستوطني مملكة بيت المقدس ، إلى أن العرب قوم أذكياء قادرون . ويحلول سنة ١٢٠٠ كان الاهتمام موجهاً إلى تحويل الشعب الشرقي إلى المسيحية بدلاً من شن الحرب ضدها . وكان للرهبان الفرنسيسكان قصب السبق في هذا المجال التبشيري . فقد كان اهتمامهم موجهاً بشكل خاص نحو معاقلة تنصير المغول ، آخر الجحافل الآسيوية التي هددت شرق المتوسط . وكان الفرنسيسكان ، تمازراً لهم البابوية ، يأملون في تحويل المغول عن الإسلام واعتنائهم المسيحية اللاتينية مما يؤدي إلى إنهاء السيطرة الإسلامية على الأماكن المقدسة . ولكن الشعب الأوروبي لم تكرس جزءاً كبيراً من نشاطها لهذا التوجه السلمي . ويكشف إرسال اثنين من الرهبان الفرنسيسكان إلى بلاط خان المغول أن هذا المشروع كان يحظى باهتمام كبير بين الأوروبيين . ولابد أن الشعب الأوروبي كانت تولى اهتماماً كبيراً بتنصير المغول ، ولكن تبقىحقيقة أن الطبقات الحاكمة في أوروبا ، والبابا من بينهم ، كانت غير راغبة في كسب الشئون المحلية المحلىة بشكل يجعلها تكرس قدرًا أكبر من اهتمامها لتنصير الشعوب الشرقية<sup>(٧)</sup> . أن لقاء الشرق والغرب فموج جدير بالاهتمام ،

٧ - كثيراً ما يقع كانتور في شباك وهم أن الأوروبيين في العصر الوسطى كانوا يملكون زمام المبادرة وأن حدوث الظاهرة التاريخية التي كانوا طرفاً فيها في مقابل طرف آخر يتوقف عليهم هم دون الطرف الآخر ويتبين هذا من عرضه لمحاولات التبشير بال المسيحية بين المغول الذين كانوا قد اعتنقوا الإسلام في أواخر القرن الثالث عشر ، ويدرك أن سبب فشل المحاولات التبشيرية راجع إلى انشغال أوروبا بشكلاتها الداخلية فقط ، وهذه مسألة يكررها كثيراً خصوصاً فيما يتعلق بالواجهة بين العالم الإسلامي وأوروبا العصر الوسطى . وهو هنا يتجاهلحقيقة أن الدين الإسلامي دين قوى والتبشير بين المسلمين بدین آخر أمر مستحيل ، بل ينسى =

ولكنه لم يكن ذلك النموذج الذي يرود في عيون الناس في العصور الوسطى العالمية . ذلك أن مشكلات الحكم ، والاقتصاد ، والثقافة الأوروبية إمتصت طاقاتهم ، والقليل الذي تبقى منها لؤازرة الحروب الصليبية في القرن الثالث عشر وجهته البابوية ضد أعدائها في داخل القارة الأوروبية .

لقد كانت الحروب الصليبية ميراثاً ورثه القرنان الثاني عشر والثالث عشر عن موجة الحماسة والتبعصب الناجمة عن الإصلاح الجريجوري . وكان مقدراً لها أن تخرج عن هدفها ، وأن تتعرض لتقلبات كثيرة ، وأن تص محل في النهاية بسبب التغيرات العميقـة التي جرت على المضمار الأوروبية نفسها .

ومع هذا ، فإن المثال الصليبي الذي كان شيئاً يختلف عن الحملات الصليبية التي كانت مغامرات عسكرية وسياسية . كان ذا تأثير عميق ، وأن لم يكن طيباً ، على الحياة في العصور الوسطى . فقد أضفت الحروب الصليبية مسحة أخلاقية ودينية على الاتحاد بين القوة العسكرية والإخلاص الديني . لقد كانت الحملات الصليبية الخارجية ، تلك المغامرات الطائشة ضد الإسلام في شرق المتوسط ، ضئيلة الأهمية في الحياة السياسية والاجتماعية في الغرب . أما الحملات الداخلية ، التي جرت داخل أوروبا الغربية ، فكانت آثارها المباشرة أقوى كثيراً . ولكن أخطر ما خلفته الحروب الصليبية هو ذلك الدرس الذي وعاه الأوروبيون – أن القتل والتدمير في سبيل القيم المسيحية حق . لقد كانت المعاناة المباشرة الناجمة عن هذا الاعتقاد في القرنين الثاني عشر والثالث عشر من نصيب اليهود والهرطقة . أما الذي عانى على المدى الطويل فكان هو المجتمع الأوروبي بأسره . لأن الدول البيروقراطية الجديدة في القرن الثالث عشر اعتمدت المذهب الذي جعل من استخدام القوة العسكرية أمراً مشروعـاً ، بحيث صار هذا المذهب هو المركز الذي تقوم حوله ذات السلطة المطلقة والتزعة الوطنية في القرنين الستة التالية . هذا الإيمان بحق القتل والتدمير في خدمة المثل العليا لم يقضاء في القرن العشرين .

---

= ماذكره هو نفسه في الفصل الخامس من هذا الكتاب من أن الإسلام « ... هو الوحيدة بين ديانات البشر الكبرى الذي يصلح لأن يكون ديناً للعالمين ، فيما يقدمه القرآن سهل ويسهل ، ولا يستعصي على الفهم ... ». فإذا كان هذا هو الإسلام الذي اعتمد المغول ، فكيف يمكن أن نفسر فشل التبشير الكاثوليكي في ضوء انشغال الأوروبيين الداخلي فقط ؟! أن خطورة هذا المنطق أنه يجعل أوروبا مركزاً للفعل وذاتاً فاعلة يحول العالم المعاصر لها آنذاك إلى مناطق سلبية ، و موضوعاً للفعل لا يصدر عنه مجرد رد الفعل ، وهذا في تصوّرنا ظلم شديد للحقيقة التاريخية .

(المترجم)



## الجزء السادس التعليم ، الدين ، والسلطة القرن الثاني عشر

"إن رفاقى القدامى على الجبل (فى باريس) ... والذين ما زال الجدل يعوقهم .... لم يتقدموا سوى فى نقطة واحدة ... فهم معتدلون غير متعلمين «.

- حنا السالزيورى .

«إن وباء الكنيسة فى داخلها ، ولا يمكن الشفاء منه ».»

- سان برنار .

"إن سلطة الإمبراطورية الرومانية تسود إلى حد كبير بفضل فضائل أميرنا المظفر ... فقد تغيرت الأمور نحو الأحسن».»

- أوتو الفريزى .



## الفصل الخامس عشر

### النمو الثقافي في أوروبا

#### ١ - ارتفاع معدل التغير الثقافي :

باتهاء الصراع حول التقليد العلماني ، بما سببه من انقسامات وإرهاق ، أصبح لعلما العصور الوسطى ومفكريها أن يركزوا طاقاتهم حول التغيرات الهائلة التي كانت جارية بالفعل في مجال الثقافة الراقية . وغالباً ما أطلق على هذا التصاعد في التغير الثقافي وما صاحبه من إبداع وتقدم تجلي في كافة جوانب حضارة العصور الوسطى - بما في ذلك الحياة الفكرية - اسم « نهضة القرن الثاني عشر ». وقد شاع هذا المصطلح بفضل كتاب نشره شارلز هاسكينز في سنة ١٩٢٨ يحمل هذا العنوان . واستخدم هاسكينز هذا المصلح بفرض الجدل إذ أعلن أن مفكري القرن الثاني عشر قد كرسوا أنفسهم للتراث الكلاسيكي ، وأنهم طرحوا أفكاراً هامة شأنهم في ذلك شأن الإنسانيين الإيطاليين في نهضة القرنين الرابع عشر والخامس عشر الشهيرة . لقد كان من الضروري ، في أيام هاسكينز ، تبرير دراسة تاريخ العصور الوسطى في الجامعات الأمريكية بالقول بأن العصور الوسطى جديرة بالدراسة مثل النهضة الإيطالية . ومن حسن الحظ أن مثل هذه الجهد الساذجة التي تستجدى الأسئلة لم تعد مطلوبة ، وربما يمكن الآن دراسة التاريخ الثقافي للقرن الثاني عشر دونها رسم متوازيات ملقة مع عصر بترارك وليوناردو دافنشي .

والحقيقة أن مصطلح « نهضة القرن الثاني عشر » يشوّه القصور لأسباب عديدة . فهو لا يتلام مع التاريخ الثقافي لتلك الفترة ، إذ أنه يبدو فضفاضاً للغاية في بعض الجوانب ، على حين يبدو غاية في الضيق في جوانب أخرى . لقد كانت نهضة القرن الثاني عشر ، إذا كانت هناك نهضة بالفعل ، قد قطعت نصف الشوط تقريباً بحلول سنة ١١٠٠ م . إذ أن البعض الثقافي المزعوم كان قد بدأ بالفعل حوالي سنة ١٠٥٠ م ، وربما يكون من الأصلح أن نسميها « نهضة القرن الحادى عشر » . كذلك انتهت الفترة التي شهدت القدر الأعظم من الحيوية الثقافية والأصالحة الفكرية في منتصف القرن الثاني عشر ، ثم تبعتها فترة استيعاب وانتشار وتدعم لنتائج الفترة الإبداعية .

فما هو الشيء الذي يفترض أنه قد بعث من جديد في القرن الثاني عشر ؟ إذا ما أخذنا في اعتبارنا المساهمة الأوروبية في الفلسفة والعلوم ، فمن الأصح أن نصف هذه المساهمة بأنها ميلاد وليس بعثا ، لأن كثيراً من الحركات الفكرية في القرن الثاني عشر خلقت ما هو جديد؛ أي أنها لم تقم بـ «أحياء» تراث قديم . هذا الإبداع وهذا التقدم هما اللذان يميزان ثقافة القرن الثاني عشر عن النهضة الإيطالية في أخriات العصور الوسطى . فلم يكن منفقو القرن الثاني عشر مجرد إحياء للطراز الكلاسيكي في الأدب والفن . وكان عكرفهم على التراث الكلاسيكي بحثاً عن نقطة إنطلاق صوب التجاهات وأبعاد جديدة في شتى جوانب الحياة المتحضرة : في الدين ، والقانون ، والحكومة ، والاقتصاد ، والأخلاق ، والتعليم ، والأدب ، والفن ، والفلسفة ، والعلوم . وقد اتسم الازدهار الثقافي في القرن الثاني عشر بأن مدى اهتمامه كان أوسع كثيراً من مدى اهتمام النهضة الإيطالية في القرنين الرابع عشر والخامس عشر . وحين نطبق على هذا التطور مصطلح «نهضة Renaissance » فإننا نقلل من عظمة إنجازاته وتنوعها . فقد أثرت الروح الإبداعية في القرن الثاني عشر تأثيراً عميقاً في كافة وجوه الحياة الاجتماعية التي كانت تتطلب بعض المحاولات الثقافية : إذ أنها لم تكن مجرد حركة تدعيمها مجموعة من المثقفين أو المدافعين عن نفع معين من الأساليب الفنية ؛ وإنما كانت حركة واسعة معقدة غير متجانسة مثل حضارة العصور الوسطى نفسها . هذا التصعيد غير المسبوق والتکاثر والتراویل الذي قریب به التغير الثقافي في العصور الوسطى العالية لا يمكن أن نفهمه على نحو كاف من خلال مصطلح «نهضة القرن الثاني عشر » .

كذلك لم يكن النحو الثقافي محدوداً بحدود بلد واحد ، كما كان الحال في نهضة القرنين الرابع عشر ، والخامس عشر ، وعلى الرغم من أن الزعامة كانت لفرنسا ، فقد ساهمت كل من إنجلترا وإيطاليا وألمانيا ( وإن كانت مساهمتها أقل ) في الإنجازات الفكرية التي جرت في القرن الثاني عشر . فقد ولد هنا السالزيوري John of Salisbury الذي كان واحداً من أبرز شخصيات القرن الثاني عشر ، في إنجلترا ، وتعلم في فرنسا ، وعمل في إيطاليا ، ثم عاد فيما بعد إلى إنجلترا ، واختتم حياته العملية في فرنسا حيث شغل منصب أسقف شارتز Chartres . لقد كانت حركة الإبداع الثقافي في القرن الثاني عشر حركة أوروبية كما أن الشعور القومي فيها كان ضئيلاً ، فلم يكن هناك إحساس على الإطلاق بالتقسيمات التي تصنفها الحدود السياسية على القادة الثقافيين في القرن الخامس عشر ، ولا حتى على الأوروبيين الطيبين من أمثال إرasmus .

لقد اتّخذت النهضة الإيطالية موقفاً انتقادياً من الفلسفة الأرسطية ، كما أنها ، في أساسها ، كانت ذات روح مضادة للعلم . فهى لم تقدم أية مساهمة دائمة في اللاهوت أو في تطور الحياة الدينية في غرب أوروبا . وعلى العكس من ذلك كانت التغيرات الثقافية التي طرأت في القرن الثاني عشر سبباً في إدخال الأرسطية - التي كانت أفضل نظام علمي متاح في أوروبا آنذاك - في مجرب الفكر الأوروبي . كذلك شهد القرن الثاني عشر تصاعد النمط الجديد من التدين الشعبي كما شهد ظهور الاتجاه نحو التدين العاطفى ، وهو الأمر الذي أدى إلى بروز رؤية لاهوتية جديدة زادت من الوعى الأوروبي برفعه الإنسان وسموه . لقد اشتهر زعماء النهضة الإيطالية بطاقاتهم ، واتساع نطاق اهتمامهم . بيد أن ما يميز به القادة الثقافيين في القرن الثاني عشر من حيوية وجسارة كان أمراً غير مسبوق . فقد أظهروا شغفاً عجيباً بتجربة أنساق ثقافية جديدة ، والخوض في مشكلات جديدة ، وانتهاج مناهج وأساليب فكرية جديدة ، كما كانوا مفرطين في التفاؤل بقدرتهم على عمل الأشياء الجديدة في مدى زمني قصير . وأول مثال على ذلك هو اختراعهم لطراز جديد في البناء سرعان ما انتشر على نطاق واسع في مدى جيل واحد . ولم يشهد تاريخ البناء في أوروبا منذ القرن الخامس قبل الميلاد مثل هذه الروح الابتكارية ، كما أنه بم يحدث قبل القرن العشرين أن كشف تاريخ الهندسة المعمارية عن مثل هذا الابتكار السريع لطراز معماري جديد .

إن ما يميز به ثقافة القرن الثاني عشر من تفاؤل وإقدام يبدو واضحاً في محاولة حل مشكلات المجتمع حلاً عقلانياً . فدُخُر التعليم والفكر الرأقي من نطاق الاهتمام الضيق باللاهوت والأدب إلى نطاق الاهتمام بتحسين البنية الاجتماعية والسياسي آنذاك . وأبرز مثال على ذلك يتمثل في الطفرة التي حدثت في ميدان القانون الأوروبي إبان القرن الثاني عشر ، وهو الأمر الذي كانت له نتائج مشهودة على تطور الدولة في العصور الوسطى . لأن التطور القانوني كان يهتم بال حاجات الاجتماعية ، ولأنه استلهم التراث الكلاسيكي دون أن يقع رهين أسره ، ولأنه أوجد طائفنة جديدة متمايزة في المجتمع ، فإن هذا التطور يكشف عن الأنماط التي صيفت فيها أهم جوانب الإبداع الثقافي والتتطور الفكري خلال تلك الفترة ، وربما يكون هو أفضل مدخل لفهم خصائص التغير الثقافي في القرن الثاني عشر .

## ٢ - المكونات القانونية في حضارة العصور الوسطى :

لقد ساهم القرن الثاني عشر في الحضارة الغربية بالمحامي المحترف ذي الأهمية الفائقة . ففي العالم القديم لم يكن المحامون أكثر من أشباه محترفين : إذ كان تدريبيهم يعتمد على

البلاغة أساساً ، ولم يكن منهم سوى عدد قليل يمتلكون ناصية العلوم القانونية . أما في القانون العرفي الألماني فلم يكن المحامي المحترف معروفاً . فقد كانت التقاليد القانونية والحفاظ عليها مسؤولية المسنين من أفراد الشعب الألماني بل إن القضاة لم يكونوا يتلقون تدريباً محدداً . ولم يحدث قبل القرن الحادى عشر أن ظهر المحامي المحترف ، الذى تدرب من خلال تعليم صارم فى العلوم القانونية . بعثت يكون على استعداد لتسخير علمه فى سبيل تنظيم العلاقات الإنسانية على أسس عقلية ، وبعثت يكون مهيئاً للارتباط بالحياة العامة والقيام بالأعمال الحكومية فقد كان الانشغال بالقانون أكثر مهن المتعلمين قيمة من الوجهة الاجتماعية فى الحضارة الأوروبية ، على الأقل حتى ظهور العالم المحترف فى القرن التاسع عشر ، كما أن المحامي ما يزال يلعب دوراً هاماً فى حياتنا الحالية . ويحلول سنة ١٢٠٠ كان المحامون قد صاروا عنصراً لا غنى عنه فى الملكيات الفردية وفي الكنيسة على السواء ، وكان مجدى التطور السياسى فى العصور الوسطى العالية محكوماً إلى حد كبير بمواقف هذه الطائفة الجديدة من الرعماء الاجتماعيين وطموحاتهم . وخلال القرن الثانى عشر أيضاً بدأت النظم القانونية فى مختلف الدول الأوروبية ، وداخل الكنيسة الرومانية الكاثوليكية تتعدد أشكالاً تنظيمية استمرت فى معظمها حتى يومنا الحالى ، وصارت من العوامل القوية فى تشكيل مواقفها السياسية المختلفة .

لقد كانت التجديفات التى شهدتها القرن الثانى عشر فى المؤسسات القانونية والهيئات العاملة فيها نتيجة للظروف السلبية الجديدة التى طرأت على المجتمع الأوروبى فى العصور الوسطى . فقد نعمت أوروبا بدرجة أكبر من النظام والاستقرار السياسى أتاح للحكومات الأوروبية أن تتأمل أوحال ورذائل التراث القانونى بما يتمسّ به من فوضى وتناقض ، وهو التراث الذى تختلف عن الانقلابات الفجائية التى جرت فى العصور الوسطى الباكرة . وفي سنة ١١٠٠ لم يكن ثمة شئ فى أية دولة أوروبية ، أو داخل الكنيسة ، يقترب من النظام القانونى الشامل المنظم . إذ أن الحكومات العلمانية فى غرب أوروبا ، وهى تحاول تأكيد نفوذها فى المجتمع واتخاذ تدابير تضمن الأمن والعدالة ، كانت تصطدم بالقيود والصراعات بين مختلف التقاليد العرقية الجermanية . ففى بلدان البحر المتوسط كانت العمليات والمبادئ القانونية الجermanية تصطدم بالشذرات الباقية من النظام القانونى الرومانى . أما فى شمال فرنسا وإنجلترا فقد كان القانون الإقطاعى يطرح طائفة أخرى من التقاليد الداخلة فى حلبة

المنافسة . ولم يكن بالإمكان التوفيق بين التقديم السياسي والاجتماعي من ناحية وهذه الفوضى القانونية من ناحية أخرى . فقد كان النظام السياسي الجديد وما وآكبه من تحول بطئ صوب الاقتصاد النقي يطلب تبريراً قانونياً وصياغات قانونية أيضاً . ولم تكن التائج مشجعة ، ذلك أنه حتى العلماء الذين استخدمهم هنري عجزوا عن أن يؤلفوا نظاماً شاملًا يجمع بين التقليد الجermanية والإقطاعية والكنيسة .

ويفضل الحاجة الاجتماعية إلى الإصلاح القانوني وسن القوانين ، وبسبب ضخامة هذا العمل ، كانت بداية دراسات قوانين جستنيان في شمال إيطاليا حدثاً مدوياً في تاريخ الحكم والقانون الأوروبي . فقد كان ذلك سبباً في الحماسة المتاجحة التي ملكت على علماء شمال إيطاليا قلوبهم فانكبوا على دراسة القانون المدني ، كما كان من أسباب الإنتشار السريع لهذه الحركة الاحيائية القانونية للقانون الروماني شمال جبال الألب . ومع شرق شمس القرن الثاني عشر كان عمل العلماء القانونيين يعتبر عملاً ذا فائدة اجتماعية ، كما اعتبر عملاً لصالح الدولة أو الكنيسة ، شأنه في ذلك شأن اكتشافات علماء النزرة التي تعتبر ذات أهمية وقيمة اجتماعية في القرن العشرين .

ولا يقطع مؤرخو القانون في العصور الوسطى برأي حول الطريقة التي تم بها الكشف عن قوانين جستنيان في شمال إيطاليا ، أو الكيفية التي بدأت بها دراسة هذه القوانين . فقد افترض البعض أن تكون الدراسات القانونية التي قتلت لصالح السلطة البابوية قد قتلت بناءً على أوامر جريجورى السابع وأنها قد أدت إلى الكشف مصادفة عن نسخة مننسية من كتاب مجموعة القانون المدنية *Corups Juris Civilis* في إحدى المكتبات الإيطالية . ومن ناحية أخرى ، يبدو جلياً أن تجاه مدن الشمال الإيطالي ، حيث تركزت دراسة القانون الروماني ، قد جلبوا نسخة من قوانين جستنيان من القدسية مباشرة . ومن المحتمل ، بطبيعة الحال ، أنه كان هناك أكثر من مصدر لنص القانون المدني الذي بدأت دراسته بكثافة وتركيز لأول مرة في سبعينيات القرن الحادى عشر على أيدي العلماء في مدن الشمال الإيطالي . وليس المهم هو كيفية حصولهم على النص ؛ إذ لم يكن من الصعب الحصول عليه ، وقد تجاهله الغرب الأوروبي على مدى خمسة قرون لأنه لم يكن يلائم الظروف السائدة في مجتمع العصور الوسطى الباكرة . والمهم هو القيمة الاجتماعية الكبرى التي أسبغها أولئك العلماء القانونيون النابهون في أواخر القرن الحادى عشر على قوانين جستنيان ، وهي القيمة التي جدت بهم إلى دراسته دراسة مكثفة .

لقد كانت عملية صياغة النظام القانوني الذي ينتمي إلى حضارة سابقة في ملخص مكتوب ، وعلمي ، وشامل وعقلاني ، تتناغم مع الحاجات الاجتماعية لغرب أوروبا آنذاك بشكل مثالى . فقد كانت الحكومات القوية ، التي كان التطور السياسي الأوروبي يعنى صوبها ، تجد لنفسها سندًا في مذهب السلطة المطلقة الذي يتضمنه قانون جستنيان ، فضلا عن أن القادة التجاريين للمدن الإيطالية كانت تشدهم مجموعة القوانين لأنها تختص بمجتمع حضري وتعامل مع جوانب في الحياة يجعلها من يعيشون في مجتمع ريفي بدائي يكتفى بالتقاليد والأعراف الجermania . وقد زادت جاذبية مجموعة قوانين جستنيان في نظر طوائف بعينها ، ولاسيما العلماء ، الذين كان يحكمهم إحساس قوى بالتراث الكلاسيكي ، وتحركهم حماستهم للإمبراطورية الرومانية المقدسة ، وكان سبب هذه الجاذبية راجعاً إلى حقيقة أن مجموعة قوانين جستنيان كانت تلخصاً للقوانين التي أصدرها الأباطرة الرومان العظام . يبد أن الدراسة المكثفة لقوانين جستنيان والتي بدأت في شمال إيطاليا ، لم تكن بالدرجة الأولى نتاجاً للسلفية الأدبية أو السلفية السياسية ، وإنما كانت نتيجة مباشرة لحاجات المجتمع الأوروبي العاجلة .

لقد كانت مجموعة القوانين المدنية Corpus Juris Civilis هي أكبر مجموعة قانونية تم جمعها . وكانت تصور القانون في الدولة على أنه انعكاس للقانون الطبيعي ، أي مبدأ العقلانية في الكون . وقد جعلت قوانين جستنيان السلطة المطلقة في إصدار القوانين وتنفيذها رهناً بشيئية الإمبراطور . فقد كان هناك زعم بأن القانون يوجد أصلاً بين الشعب الروماني ، ولكن ما يسمى بقانون الملك (أو القانون الملكي Iex regia) هو الذي يجعل الشعب يتنازل عن سلطاته التشريعية للإمبراطور الحكيم الخير . إن هدف القانون هو تحقيق المساواة أو العدالة ، وفي سبيل أن يتحقق هذا يحق للمحكمة أن تبدل ، أو توقف القوانين السائدة في حالة معينة مطروحة أمامها وتحكم في القضية على أساس أخلاقية خالصة . فالمحكمة الرومانية مركز قضائي . والافتراض أن يكون القضاة رجالاً ذوي علم وتجربة ، يسخون فوق الفساد ، بل فوق العاطفة . هذه السلطة مستمدّة من وضعهم كممثلين للإمبراطور ، «القانون الحي» ، الذي يعينهم في مناصبهم . وفي سبيل التوصل إلى الحقيقة يتلقى القضاة شهادات مكتوبة من المدعين ومن محامي الدفاع ، ويستجوبون الشهود بأنفسهم ، وإذا لزم الأمر يستخدمون محققاً «بضع السؤال» في مصطلح القانون المدني . وبغض النظر عن استخدام

الحق على هذا النحو ، وهو أمر يمكن أن يكون مثار جدل ومناقشة ، فإن النظام القانوني الرومانى كان يشوه عيبان فقط . فلم يكن ثمة جزاء يوقعه القضاة عقابا على الكذب وشهادة الزور ؛ إذ كان المفترض دوما أن المعلقين رجال ذوو حكمة بالغة ، ونزاهة ، وعزيمة حقة . وهذه المثل العليا المرتبطة بالفضائل القانونية صعبة التحقيق في الواقع . أما العيب الثاني ، والأكثر خطورة ، في النظام القانوني الرومانى فيتعلق بوضع المحكمة والهيئات القضائية كأدوات في الدولة . ففي المسائل المتعلقة بقضايا البناءات العادلة يمكن أن يكون القانون الرومانى كافيا تماما ، ولكن المتهمين في قضايا التمرد وغيرها من الجرائم التي ترتكب ضد الدولة كان يمكن أن يلقوا تحيزا من القضاة ضدهم ، لأن القضاة من موظفى الدولة . وبعبارة أخرى ، فإن النظام القانوني الرومانى يكون في أسوأ حالاته في القضايا التي تتعلق بالضمير ، كما أن المحكمة الرومانية تتحول ببساطة إلى أداة للظلم والاستبداد .

إن المعايير التجمعيـة العقلاتـية التي إتـسم بها القانون المـدنـي هي التي جـعلـت منه مـوضـوعـا منـاسـبا للـدـرـاسـة الأـكـادـيمـيـة . وـمن نـاحـيـة أـخـرى ، كـانـت الطـبـيـعـة الأـكـادـيمـيـة للـدـرـاسـة

القانونية الرومانية ذات تأثير عميق على نظرية المحامين في القارة الأوروبية في العصور الوسطى . فقد كان من الضروري لمن يرغب في العمل بالمهن القانونية في البلاد التي قبلت القانون الروماني أن يكرس سنوات عديدة للدراسة الأكادémie الرسمية في ظل نظام صارم للغاية . وقد ساعد هذا على تجسيد الحقيقة القائلة بأن المحامين الشبان في العصور الوسطى كانوا يبدون كما لو كانوا قد قطعوا من قماش واحد : إذ كانوا جميعاً ذوي تعليم عال وحماسة متقدمة ، بيد أنهم كانوا أيضاً خواص الوفاض بشكل عام ، كما كانوا لا إنسانين بشكل ما ، فضلاً عن أنهم كانوا مستعدين لبيع خدماتهم من يدفع أكثر . لقد كانوا ببروكراتيين تماماً . وفي الوقت الذي كانت حكومات أوروبا قد بدأت تطلب خدمات الموظفين المدنيين المعترفين الذي تلقوا تعليماً قانونياً ، كانت قد تأسست في بولونيا مدرسة بدأت في تخريج نوعيات جديدة من الموظفين البروكراتيين . ولم يحدث قبل النصف الثاني من القرن الثاني عشر أن أخرجت جامعة بولونيا ، ومدارس القانون الأخرى التي قامت في مناطق شمال جبال الألب عدداً من المخربين بمعنى بحاجات الملكيات الأوروبية . ويحلول سنة ١٢٠٠ كانت الإدارات العاملة في خدمة دول القارة الأوروبية القوية تتكون من رجال القانون المدني - Magistri .

لقد سارت المعالجة الأكادémie لقوانين جستنيان وفقاً للخطوط التعليمية التي كانت تستخدم في دراسة الكتاب المقدس منذ زمن طوبيل . إذ كان الأساتذة يقرأون النص لسلاميذهم ويضيفون تعليقاتهم وشرحهم عن طريق الملاحظات الهاشمية : ولذلك فإن العلماء الذين قاموا بالتعليق على قوانين جستنيان في القرن الثاني عشر قد عرفوا باسم الشرح - Glosators وما بثوا أن نشروا النص المشروح بحيث صار مرجعاً لابد لكل من يريد أن يصبح خبيراً في القانون المدني أن يدرسه بعناية . وأشهر رواد هذا المنهج في الدراسة القانونية هو العالم والمدرس البولوني إيرنيريوس Irnerius ( ت ١١٢٥ م ) الذي كان يجتذب الطلاب من شتى أنحاء أوروبا . فقد كانت القواميس والمعاجم التي ضمنتها إيرنيريوس شروحة علمية وتطبيقية في آن واحد ، لأنه لم يقتصر مجرد شرح النص موضوع المناقشة ، وإنما كان يحاول أيضاً أن يطبق القانون على بعض المواقف في زمانه . وأبرز تلاميذ إيرنيريوس يعرفون بشكل عام باسم « الدكـاتـرة الأـرـبـعـة Four Doctors » وقد واصـلـوا عملـيـة دـمـجـ القـانـونـ المـدنـيـ الروـمـانـيـ في حـضـارـةـ القـرنـ الثـانـيـ عـشـرـ عـلـىـ هـذـاـ النـحـوـ . وعـنـدـمـاـ تـوـفـيـ إـيرـنـيرـيـوسـ كـانـتـ جـمـوعـ الطـلـابـ تـسـوـافـدـ عـلـىـ بـولـونـياـ ، مـنـ فـرـنـسـاـ وـإـجـلـتـرـاـ وـأـلـمـانـيـاـ ، لـيـهـلـواـ مـنـ مـوـارـدـ الـعـلـمـ الـقـانـونـيـ الجـدـيدـ

الذى لم يكن يقدم لهم النظام الثقافى الصارم فحسب ، وإنما كان يقدم لهم أيضا الرسالة التى تمكنهم من الاشتغال بهيئة جديدة .

كان فردرick الأول ببروسيا Fredrick Barbarossa ، إمبراطور ألمانيا فى ستينيات القرن الثانى عشر ، هو أول حاكم هام فى المنطقة الواقعة عبر جبال الألب يفید من صحوة القانون المدنى ومن وجود القانونيين المحترفين الجدد . فقد اجتذبه القانون المدنى لسبعين . إذ كان باستطاعته أن يستخدم رجال القانون فى حكومته وإدارته ، فضلا عن أن مجموعة قوانين جستنيان كانت توفر له الأيديولوجية التى تمكنه من إعادة الملكية المقدسة القديمة التى كانت قد اختفت فى طبات الصراع حول التقليد العلمانى . واستطاع ببروسيا ، عن طريق الزعم بعثته فى ممارسة إختصاصات الإمبراطور الرومانى ، أن يبرر استبداده السياسى وزيادة سلطته فى ألمانيا : كما استطاع أن يستغل البراهين التى تضمنتها مجموعة قوانين جستنيان فى تأكيد سيادته على المدن الإيطالية . وحين دخل إيطاليا لأول مرة أثناء حملته الاستردادية الكبرى ، والتى قادها بنفسه ، جمع مجلسا قام فيه القانونيون العاملون فى خدمته بطرح الأسس القانونية لدعواه فى حق السيادة المطلقة على المجتمع الإيطالى . وبطبيعة الحال ، لم يكن الأوليغاركيون فى شمال إيطاليا ليسعدون بالفوائد التى جناها الإمبراطور الألمانى من إحياء القانون الرومانى الذى بدأت دراسته أصلا بمساندتهم . بيد أن حماسة فردرick لقوانين جستنيان أوضحت كيف كان يمكن لأعمال الشرح أن تتحول إلى ميزة تفید منها الحكومات الملكية فى شمال أوروبا . وعلى الرغم من أن التقاليد الوطنية القوية فى القانون الجermanى فى الإمبراطورية قد حالت دون التطبيق الفورى للنظام القانونى الرومانى على المستوى المحلى ، فإن القانون المدنى الرومانى كان يلقى القبول فى ألمانيا قرب نهاية القرن الرابع عشر ، كما ظلت إجراءات هذا القانون تشكل الأساس الذى يقوم عليها النظام القانونى الألماني حتى اليوم .

ويسبب مقام به ببروسيا من ربط بين إحياء القانون الرومانى من جهة ، وسياسته وأيديولوجيته هو من جهة ثانية ، ترثى ملوك آل كابيه فى فرنسا أواخر القرن الثانى عشر المذكر فى إدخال القانون المدنى إلى فرنسا . ولكن ما أن هلت سنة ١٢٠٠ حتى كان الملك资料 french قد اكتشف أن المحامين هم أكثر الناس صلاحية للعمل فى جهاز الإدارى النامى . ولم يتاخر دخول القانون المدنى إلى فرنسا كثيرا ، لأن رجال القانون المدنى هم الذين كانوا يسيطرون على الجهاز الحكومى الفرنسى إبان القرن الثانى عشر . وقامت مدرسة هامة للدراسة

القانون في مونبلييه Mont pellier ، ورويداً إنزع رجال القانون المدني ، الذين سيطروا على الهيئة القضائية الملكية ، ماتبقى من رواسب القانون الإقطاعي والقانون الجرماني ، وجعلوا من مجموعة قوانين جستنيان أساساً لسلطات المحاكم الملكية . وعند منتصف القرن الثالث عشر كانت المحاكم الفرنسية تتبع الإجراءات الرومانية ، على الرغم من أن هذه المحاكم كانت ماتزال تحفظ بشخصية قضائية مستقلة . فقد تغلبت الملكية الكابية على شكوكها الأولية في مجموعة قوانين جستنيان حين تحلت قيمة هذه المجموعة في عملية التوحيد القانوني للملكة بشكل أكثر وضوحاً . فضلاً عن أن الملك الفرنسي اكتشف أن بوسعه إستغلال مبادئ القانون المدني في تدعيم مذهب الاستبداد السياسي على نحو مافعل الملك الألماني . فقد فسر القانونيون الفرنسيون المنصب الإمبراطوري في قوانين جستنيان بطريقة تعميمية ، وخلصوا إلى أن « كل ملك إمبراطور في ملكته » ، وهو ما يعني أن تكون له حقوق السلطة القانونية التي تجعلها مجموعة القانون المدني حقاً للإمبراطور الروماني .

لقد كان تأثير إحياء مجموعة قوانين جستنيان عميقاً على النظم القانونية في فرنسا وألمانيا وكذلك في داخل الكنيسة نفسها . إذ كان القانون الكنسي ، في فترة تكوينه وتشكيله في النصف الأول من القرن الثاني عشر ، محكوماً بفاهيم القانون المدني وإجراءاته إلى حد بعيد . ففي منتصف القرن الحادي عشر كان العلماً الكنيسياً قد بدأوا محاولة تنظيم القرaines الكنسية وجمعها من بين طيات الكم الهائل غير المرتب من الأحكام والتراجم المتراكمة منذ العصور الوسطى الباكرة . وكان أول من بدأ هذا العمل الصعب إثنان من الأساقفة من أبناء الشمال هما ، بيرشر الورمسي Ivo of Char- Burcher of Worms ويفو الشاتري tres . وفي سنة ١٠٥٠ م كان قانون الكنيسة يتتألف من مجموعة متواترة من التصريحات والأحكام التي أخذت عن الكتاب المقدس ، وكتابات آباء الكنيسة ، والمجامع الكنسية ، والبابوات ، والأساقفة . وفي العصور الوسطى الباكرة تم عملمجموعات مختلفة غير رسمية من القوانين الكنسية ، كانت أشهرها هي تلك المجموعة التي تنسب زوراً إلى القديس إيزيدور الإشبيلي ؛ ومن ثم عرفت باسم Pseudo - Isidorian Decretals . وكان على الجبل الأول من القانونيين الكنيسين أن يجاهدوا كما ضخماً من المواد التي وضعوا سوريا دون الالتزام بأى مبدأ نقدي أو عقلى ، والتي كانت تحوى الاقتراحات القانونية التي يتعارض كل منها مع الآخر ، بل كانت تتضمن بعض المواد المزورة . وعلى أية حال ، كان القانونيون الكنيسيون

الشماليون الرواد في القرن الحادى عشر علماء مخلصين ومقتدرین إلى أبعد الحدود ، وليس هناك شك في أنهم كانوا يستطيعون التوصل إلى نتائج طيبة من خلال تجميعهم للقانون الكنسى . بيد أن البابوية المجرِّجورية لم تسمح لهم بذلك . فقد كان هيلبراند وزملاؤه في مجمع الكرادلة يتوجسون خيفة من عملية تجميع القوانين الكنسية في أيدي العلماء الشماليين لأنها قد تكون ضد ذلك النوع من السلطة البابوية المطلقة التي كانوا يزعمونها ، بل إنها ربما كشفت عن مكان معتاداً في العصور الوسطى الباكرة من منع الأسقفيات قدرًا من الاستقلال الذاتي . ومن ثم قامت البابوية بتوجيه عملية تجميع القانون الكنسى وتصنيفه ، ومع مطلع القرن الثاني عشر كان قد تم إنجاز الشطر الأكبر من هذا العمل على أيدي العلماء الإيطاليين وتحت الإشراف البابوى ، وقد التزم العلماء الإيطاليون بتأكيد مذهب السلطة البابوية المطلقة .

وكان لتقدم دراسة القانون المدنى أثره في مساعدة رجال القانون الكنسى الرومانى على استكمال عملهم . فقد جعلوا مركز البابا في الكنيسة قريناً لمركز الإمبراطور في الدولة . إذ تركَّزت كافة السلطات التشريعية في الكنيسة في إرادة البابا ، كما اعتُبر البلاط البابوى بثابة المحكمة العليا في الكنيسة ، وله السيطرة الكاملة على آية محكمة كنسية أخرى في أوروبا . ومنذ السنوات العشر الأولى في القرن الثاني عشر كان كافة القانونيين الكنسيين قد تدرّبوا تدريباً مكثفاً في القانون المدنى ، وكانوا يرون في البابا إمبراطوراً مطلق السلطات في مملكته الكنسية العالمية . هذا العمل الذي تزوج به تجميع القانون الكنسى وتصنيفه آتى ثماره في Gratian <sup>١١٤٠</sup> سنة <sup>١١٤٠</sup> . فقد أصدره الشرع والمبعوث البابوى جراتيان <sup>Decretum Gratiani</sup>

١ - هذه المجموعة تعرف باسم *Decretum Gratiani* ، وهي عبارة عن مجموعة من القرارات والمراسيم ، والأحكام البابوية صدرت حول مختلف أمور النظام القانوني الكنسى (*decretales*) . وكانت هذه في الأصل خطابات بابوية مرسلة إلى الأساقفة إجابة على أسئلة أو تقارير أو دعاوى ، وقد جمعها جراتيان حوالي سنة ١١٤١ - ١١٤٢ تحت عنوان *Concordantia Discordantium Canonum* والمجموعة تحتوى على ما يقرب من أربعة آلاف إشارة إلى مصادر كنسية عديدة : مثل المساطير الرسولية ، ونصوص آباء الكنيسة ، والقوانين الصادرة عن المجامع الكنسية فضلاً عن المراسيم البابوية *decretales* سواء كانت أصلية أم مزورة ، وهي مؤرخة مابين القرون المسيحية الباكرة وعصر جراتيان نفسه ، بل إنها تتضمن قرارات مجمع اللاتيرن سنة ١١٣٩ م . وبجميع هذه المصادر ، التي تتناول النظام الكنسى ربيت على نسق علمي وفقاً للمنهج المدرسي Scholastic method يجعل التناقضات بين مختلف سلطات الكنيسة تبدو مترافقة بالإشارة إلى موضوع محدد . وسرعان ما اعتبرت هذه المجموعة بثابة كتاب أساسى في القانون الكنسى لا سيما في مدرسة القانون في بولونيا ، وباريس وأوكسفورد ، وصارت مرجعاً ثقى في المحاكم فى جميع أنحاء أوروبا . وقد إجتذبت هذه المجموعة الكثيرين من الشراح والمعلقين منذ القرن الثاني عشر فصاعداً ، ومنهم البابا إسكندر الثالث . وهي تشكل الجزء الأول من مجموعة القوانين الكنسية *Corpus Juris Canonici* .

انظر : Geoffrey Barraclough , The Medieval Papacy ( London 1968 ) p. 96. pp. 103- ff.

(المترجم).

عكف جرatiان على تجميع القوانين الكنسية ليواصل بذلك العملية التي كانت قد بدأت منذ قرن من الزمان ، على مبادئ القانون الكنسى ، ووفقاً للمنهج الجدى الجديد الذى كان الفلاسفة فى الجامعات الفرنسية قد بدأوا يستخدمونه . والعنوان البديل لمجموعته هو « ترتيب القوانين الكنسية المتنافرة » ( Concordati Discordantium Canonum ) ، وهو عنوان يشى بالمنهج الذى استخدمه جرatiان . إذ أنه وضع كل مبدأ متناقض وراء الآخر ، أى أنه كان يضع النظير فى مواجهة النظرية المضادة لها ، ثم يقوم بمناقشة هدفها بغية الوصول إلى حل منطقى للمتناقضات . وعندما كانت مصادره تختلف حول نقطة ما ، كان هو الذى يقرر ما يدعم نظرية سمو السلطة البابوية . لقد أضفت البابوية على مجموعة جرatiان-Dcre-ium وضعًا قانونيًّا ، بحيث ظلت هي الأساس الذى يقوم عليه القانون الكنسى حتى يومنا هذا . ووضعت له ملائق خلال القرن التالى بفضل التعليقات التى وضعها مفسرو المجموعة الذين عرفوا باسم Decretists ، وبفضل التصريحات الصادرة عن البابا إسكندر الثالث والبابا إنوسنت الثالث ، وأخيرًا مجموعة جريجورى التاسع التى صدرت سنة ١٢٣٤ م لتكون بثابة كتاب إضافى عن القانون الكنسى .

لقد أدى وجود مجموعة شاملة ومنظمة من القوانين الكنسية إلى تسهيل عملية إيجاد نظام قضائى كنسى عالمى كبير ، يرتكز على البلاط البابوى ، إبان القرنين الثانى عشر والثالث عشر . لقد كان تأييد القانون الكنسى لمبدأ سمو السلطة البابوية من أهم العوامل التى ساعدت البابوية فى علاقاتها مع كبار رجال الكنيسة عبر جبال الألب . ومع هذا فainى أخطئ إذا افترضت أن كل جملة وردت فى كتاب القانون الكنسى أو فى شروح المعلقين عليه كانت تتفق وحقيقة الأمر فى العصور الوسطى . لقد كان رجال القانون الكنسى يميلون إلى الاهتمام بما هو مرغوب وما هو مثالى فقط مثل قانون وتقالييد الكنيسة العالية . ففى بلاد مثل إنجلترا حيث كان كبار الكنيسين يرتبطون بالملكيات القوية ارتباطاً وثيقاً ، ظلت مواد كثيرة فى القانون الكنسى معطلة ، لقد بات من الشائع بين المؤرخين فى العصر الحديث أن يأخذوا منطوق القانون الكنسى باعتباره تقريراً سليماً عن وضع الكنيسة الحقيقى إبان العصور الوسطى العالية .

كان لعملية إحياء القانون أثراً على كنيسة القرن الثانى عشر من خلال طريقتين بعينهما . ففى محل الأول وضعت هذه العملية أمام القانونيين الكنيسين فوج الإجراءات التى

استخدموها في ساحات القضاء الكسبي . فقد تبنت الكنيسة إجراءات المحاكم الإمبراطورية الرومانية ومارستها ، كما جامت في مجموعة جستينيان ، مما جعل المؤرخين الآن يتتحدثون عن الإجراءات القضائية الرومانية - الكنيسة في القرن الثاني عشر والثالث عشر ، كما لو كانت نظاماً قانونياً واحداً . ولأن القانون المدني كان يدعو إلى محكمة يرأسها قاض ، كما يدعوا إلى منع السلطات المطلقة لمثلى الإمبراطور التشريعين ، فقد راق هذا القانون في عيون القانونيين الكسبيين الذين كانوا يميلون إلى السلطة البابوية المطلقة . ومن ثم ، لم يكن هناك جديد في الإجراءات التي اتبعتها محاكم التفتيش البابوية الشهيرة في القرن الثالث عشر . إذ كانت محاكم التفتيش محكمة مؤقتة خاصة بغرض معين ad hoc لكتفتها البابوية بالتحقيق مع الهرطقة والمنشقين . فقد اتبعت إجراءات القانون المدني أساساً ، ومن المؤكد أنها لم تتبع شيئاً من وسائل العذيب التي تعد من حقائق تاريخ القانون الرومانى .

أما المساعدة الخاصة الثانية التي ساهمت بها عملية إحياء القانون المدني في تطور كنيسة العصور الوسطى العليا ، فتتمثل في إمداد الكنيسة بالأفراد المدربين للعمل في الإدارة البابوية النامية . فقد كانت البابوية تطلب رجالاً المتعلمين للعمل في محاكمها وفي المناصب الإدارية ، وكانت مدارس القانون المدني الجديدة تقدم أولئك الأفراد للبابوية مثلما كانت تقدمهم للعمل في الإدارات النامية للملكيات الأوروبية ، ومن ثم كان بمقدور من يخرج من إحدى جامعات العصور الوسطى ، بعد دراسة القانون ، أن يدخل في خدمة أي حاكم علمني ، كما كان باستطاعته أن يواصل تدريبه بعد تخرجه في مجال القانون الكسبي بحيث يعمل في خدمة الكنيسة . فإذا ما تبع المسار الأول ، كان من المحتمل أن يصير يوماً الوزير الأول لأحد الملوك الأقرواء المتصارعين مع البابوية : فإذا ما اتخذ السبيل الثاني ( أي دراسة القانون الكسبي ) كان من الممكن له أن يختتم حياته العملية بارتفاعه إلى العرش البابوي نفسه . وكان الاختيار الأساسي للشباب الحديث التخرج من مدرسة القانون يقوم عادة على أساس وظيفي بسيط . وبحلول النصف الثاني من القرن الثاني عشر كانت البابوية تجند كل العاملين في جهازها الإداري تقريراً من خريجي مدارس القانون الأوروبية ، وجميع البابوات الذين اعتنوا بعرش القديس بطرس فيما بين سنة ١١٥٠ وسنة ١٣٠٠ تلقوا تعليمهم الأولى في القانون الكسبي ، باستثناء واحد فقط . وكان هذا يعني أن العاملين في الجهاز الإداري البابوي في القرنين الثاني عشر والثالث عشر كانوا مدربين بشكل جيد وعلى قدر كبير من المهارة ، بيد

أن هذه الخلفية التشريعية المتباينة لزعماه، الباطل البابوى كانت لها أيضا نتائج أقل توفيقا. فهى ، من ناحية ، تعد من أسباب الصعوبات الجسيمة التى جابتها البابوية فى العصور الوسطى العليا حين اصطدمت بشكله توجيه موجة التدين الشعبي الجديد والسيطرة عليها . فقد كان البابوات - القانونيون الذين اعتلوا عرش البابوية فى القرن الثالث عشر أكثر نجاحا فى إنجاز المهام الإدارية منهم فى القيام بالمسئوليات الروحية المنوطة بمناصبهم . ذلك أن تعليمهم القانونى وخبرتهم البيروقراطية لم تعلمهم كيف يتعاملون مع روح التدين العاطفى والاتجاهات الهرطيقية التى استشرت فى المجتمعات المحضرية .

كانت الجلثرا هي البلد الأولى الوحيد الذى لم يخضع نظامها القانونى لتأثير مجموعة قوانين جستنيان خصوصا كاملا . فبينما كان القانون المدنى قد بدأ يتسرّب داخل النظم القانونية فى ألمانيا وفرنسا فى القرن الثانى عشر ، كان القانون الإنجليزى يسير فى اتجاه آخر، ويطور النظم والمؤسسات والمبادئ التى كانت تختلف اختلافا بينا عن الأسس النظرية والإجراءات التى يقوم عليها القانون الرومانى . وكان لهذا بعد أثره العميق على كل من الحكومة والقضاء فى الجلثرا فى العصور التالية ، وهو يُشكّل واحدا من أبرز الأمثلة الدالة على طريقة تأثير التغيرات الثقافية فى القرن الثانى عشر على مجri التاريخ الأولى فيما بعد . ومن ثم ، فإن أية دراسة للقرن الثانى عشر لا يمكن أن تتجنب السؤال الذى يطرح نفسه عن السبب فى أن الجلثرا قد طرحت نظامها القانونى الخاص بنى عن النظام القانونى الرومانى . وكثيرون من المؤرخين الإنجليز تحاولوا هذه المشكلة تماما . وافتراضوا ببساطة أن القنال الإنجليزى كان كافيا لأن يبعد الجلثرا عن التغيرات الكبرى التى كانت تجرى فى القارة . وعلى أية حال ، فإن هذا الفرض ليس صحيحا لأن الجلثرا القرن الثانى عشر كانت تابعا ثقافيا لفرنسا . ذلك أن الفن الإنجليزى والأدب والتطور الدينى فى القرن الثانى عشر كان واقعا تحت التأثير الفرنسي إلى حد كبير : فلماذا إذن كان القانون الإنجليزى خارج نطاق هذا التأثير الثقافى ؟ .

وليس حقيقة أن مجموعة قوانين جستنيان لم تكن معروفة في الجلثرا . فقد كان هناك واحد من أبرز العلماء البولونيين يقوم بالتدريس في الجلثرا منذ أربعينيات القرن الثانى عشر، كما أن كثيرين من عملوا في الجهاز الإداري الملكي ، في الشطر الأخير من عهد هنرى الأول ، تلقوا تعليمهم في فرنسا وإيطاليا . كما كانت غالبية القضاة في عهد هنرى الثانى من رجال

الكنيسة الذين تلقوا الدراسات التمهيدية المعتادة في الإجراءات القانونية الخاصة بالقانون الروماني والقانون الكتسي ومبادئ كل منها . ومن المؤكد أنهم كانوا على درجة كافية من الدراية بالقانون الروماني بحيث يدخلونه إلى الجلسترا . وقد افترض المؤرخون الليبراليون الإنجليز في القرن التاسع عشر أن التراث القانوني الجermani ، الذي يرجع أصلاً إلى الفترة الأنجلو - سكسونية ، كان من النقاء والقوة بحيث لم تكن أمام القانون الروماني أية فرصة للتفوق عليه . هذا الرأي ينطوي على قدر من الحقيقة ، بيد أنه لا يأخذ في الحسبان بعض حقائق الموقف الفعلي . فبينما أدى الغزو الأنجلو - سكسوني إلى طمس معالم القانون الروماني الدارج في الجلسترا طمساً تاماً بحيث صار النظام القانوني الجermani هو الذي يحكم المسارات والمذاهب القانونية الإنجليزية خلال فترة ما قبل الغزو النورماني ، لم يكن الحكم الأنجلو - نورمان ، بعد الغزو ، ليهتمون بالمحافظة على القانون الروماني . ولم يكن ثمة ما يدفع الملوك الإنجليز بعد سنة ١٠٦٦م إلى التحمس للمدلولات السياسية في القانون الجermani ، الذي كان قد انحرف في اتجاه مصالح الجماعات المحلية ضد الحكومة المركزية القوية . لقد كانت السلطة القانونية المطلقة والمركزية التي تنطوي عليها مجموعة قوانين جستنيان أكثر توافقاً مع سياسة الملوك الأنجلو - نورمان وملوك أسرة أنجو من النظام الجermani القديم . وكان لهنري الثاني أن يفرض القانون المدني الروماني على الجلسترا ، فقد كان ذلك يتلام مع ميله العامة مثلما كان مناسباً للاتجاه العام لبيروسا ، أو أسرة كابيه . وينبغي في النهاية أن نشير إلى أن وجود قانون جرماني بسيط في الإمبراطورية لم يمنع الحكم الألماني من تطبيق القانون المدني الروماني في بلادهم في نهاية المطاف . أما سلطة هنري الثاني على الجلسترا فكانت أعظم كثيراً ، ومن المؤكد أنه كان يستطيع أن يفرض مجموعة قوانين جستنيان على مملكته ؛ بيد أنه لم يفعل ذلك . وهكذا يبقى السؤال مطروحاً : لماذا بقيت الجلسترا خارج منطقة النظام القانوني الروماني ؟ .

إن الإجابة على هذا السؤال تبرز من طيات المجدول الزمني لأحداث القرن الثاني عشر . ولأن الملكية الأنجلو - نورمانية كانت تسبق أية حكومة أخرى في أوروبا بنصف قرن على الأقل من حيث تطور مؤسساتها المركزية . فإنها أحجمت في النهاية عن قبول القانون الروماني . وخلال فترة تأسيس السلطة الملكية في الجلسترا ، فيما بين سنة ١٠٦٦ وسنة ١١٣٥ ، لم تكن

نصول مجموعه قوانين جستنيان متاحة في مناطق شمال الألب التي لم تكن تحصل على حاجتها من خريجي مدارس القانون الجديدة للعمل في الأجهزة الإدارية . فقد تعين على الحكومة الملكية ، وهى تبني سلطتها ، أن تستخدم كافة ما يتاح لها على الرغم من أن هذا المتاح لم يكن مناسبا لبناء السلطة الملكية المركزية المطلقة . وقد أبقى الملوك الأنجلو - نورمان المقاطعة Shire والمحاكم المائة ، التي ترجع أصلا إلى النظم الجermanية القديمة ، كما أتاحوا لها أن تبقى بإجراءاتها القضائية ومبادئها القانونية ثابتة دون تغيير في أساسها . إذ استمرت سيطرة الرجال البارزين في المناطق المجاورة ، أو في الكونتية ، على المحكمة ، كما استمر نظام المراقبة الشفوية ، فضلا عن استمرار استخدام التعذيب كوسيلة للتحقيق ضمن الإجراءات الجنائية . لقد كانت الحكومة الملكية تتشدد لنفسها نوعا من الإشراف العام على ممارسات المحاكم المحلية عن طريق إرسال مجموعات من القضاة الجوالين ليتولوا رئاسة هذه المحاكم في أيام التقاضي ولكن مهمة القضاة ، كانت تنحصر في مجرد الاطمئنان على اتباع الإجراءات الصحيحة ، وفرض أحكام العقوبات ، وجمع الغرامات والعقوبات المالية . وظلت المحاكم المحلية الإنجليزية محاكم للجماعة ، كما أن مبادئها حافظت على المبدأ الجermanي القائل بأن القانون ينتمي إلى الجماعة ولا يمكن تغييره دون موافقة الأمة السياسية ، أي الطبقات الهامة في المجتمع .

وقد أعاد القانون الإقطاعي الذي سارت عليه المحكمة الملكية Curia regis لهذا التراث الجermanي قوته . فقد كان الملك يرأس المحكمة الملكية ويسودها ، إلا أنه لم يكن يسيطر عليها سيطرة كاملة . إذ كانت التغييرات التي تجري في القوانين تتم بموافقة الكبار ، وهو الأمر الذي يتناغم مع التقاليد الجermanية القاضية بالسلطة التشريعية للشعب ، وفي القضايا التي كانت تتشتب بين الملك وأحد أفراده كان القرار يصدر عن السادة الإقطاعيين المجتمعين . وقد حسن وليم الفاتح من الإجراءات الجermanية البالية غير الفعالة عندما دخل نظام الاستجواب الفرجي - النورمانى إلى إنجلترا وكلف القضاة بأن يستخدموه في القضايا المدنية ، ولكن هذا أيضا لم يكن سوى تدعيم للمذهب الذي يقوم عليه القانون الجermanي . إذ كان نظام الاستجواب يتطلب من القضاة أن يزيدوا من اعتمادهم على آراء الرجال البارزين في المجتمع ، لأنهم كانوا يشكلون هيئة المخلفين الذين كانت شهادتهم من عوامل الحسم في القضايا

القانونية المتعلقة بالشئون المدنية . وقد شجع نجاح نظام الاستجواب في الشئون القانونية الدقيقة الحكومة الملكية على استخدامه في أغراض إدارية . كذلك ، فإذا كان بوسع القضاة أن يدلوا بشهادتهم في أمور مثل دخل السادة الإقطاعيين المحليين ( وهي شهادة كانت مطلوبة لأغراض ضريبية ) ، فإن الحكومة لن تكون مضطرة إلى تعيين مندوبي ملوكين للقيام بهذه الأعمال . وفي الأيام التي سبقت ذلك الفيض من خريجي مدارس القانون الأوروبية ، كان من الصعب وجود الأفراد الذين يمكن الاعتماد عليهم في شئون الإدارة . وهكذا ، كانت الملكية الإنجليزية في ثلاثينيات القرن الثاني عشر قد اعتمدت على أن تستخدم مثيلين دون أجر في المجتمعات المحلية يقومون بالشرط الأكبر من المهام القانونية والإدارية في الكومنولثات.

حين اعتلى هنري الثاني العرش سنة ١١٥٤ م ، وجد نظاماً قانونياً يتألف من عناصر جرمانية وإقطاعية ، إلى جانب عناصر إضافية أخرى جمعها رجال القانون الملكيون بعد نصف قرن في قانون عام يحكم المملكة بأسرها . هذا النظام المتمايز كانت له نتائج محددة . إذ كان ما يزال يعتمد على المرافعة الشفوية ، التي جعلت منه نظاماً فوضوياً بالقياس إلى النظم القانونية المدنية التي كانت آخذه في الانتشار في شتى أرجاء أوروبا . ولم يكن هذا النظام ينطوي على أية مفاهيم عن المساواة ، كما كان يفتقر إلى وسائل وقف القانون في الحالات الخاصة لصالح العدالة المجردة . والحقيقة أن هذا النظام القانوني كان يفتقر إلى فكرة العدالة ، على الرغم من كونه مكرساً للسلام والنظام . ففي القضايا الجنائية كانت إجراءات القانون العام تتحيز تحيزاً شديداً ضد المتهم ، ولاسيما إذا كان ينتمي إلى الطبقات الدنيا في المجتمع . ذلك أن الفرد الذي كانت تسوه سمعته في مجتمعه تتضاملاً فرصته في النجاة لأن رأي جيرائه كان هو العامل الحاسم في القضايا الجنائية ، وأن التحقيق والبحث عن الأدلة والبراهين من خلال المحكمة لم يكن معروفاً . ولأن هنري الثاني كان رجلاً فرنسيّاً ذو فكر عالمي ، كما كان من أفضل ملوك القرن الثاني عشر تعليماً ، فقد أدرك تماماً أن القانون العام لا يصمد للمقارنة أمام القانون الروماني من عدة وجوه ، كما أن القانونيين العاملين في خدمته ، والذين تدرّبوا على إجراءات القانون الروماني / الكنسى لم يكونوا غافلين عن هذه الحقيقة . إلا أن حكومة هنري الثاني قررت أن تترك القانون العام سارياً وعدم القضاء عليه بدخول إجراءات القانون المدني ومؤسساته . إذ كان القانون العام قائماً بالفعل ! فقد كان يؤدي دوره بسلامة ويعظى بالقبول الشعبي . وفضلاً عن ذلك كله ، كان هنري الثاني يحبذه لأنه كان رخيص التكاليف .

فقد كان يتطلب عدماً قليلاً للغاية من القضاة بالمقارنة مع النظام الروماني ، ومع ذلك فإنه كان يدر مكسباً ثابتاً للتأج . كما أن استخدام الملففين في الأغراض الإدارية على المستوى المحلي أتاح للحكومة الإنجليزية أن تعمل بأقل عدد ممكن من الموظفين المكتبيين ، وأن تستعيض بالخدمات المجانية التي يقدمها النبلاء المحليين عن أعداد جيش كثير النفقات من المندوبين الملكيين . وقد أطلق أحد المؤرخين على هذا النظام اسم « الحكم الذاتي بأمر الملك » . ولو لم تكن هذه النظم الإنجليزية المتمايزة سارية بالفعل قبل سنة ١١٥٤ ، فلاشك في أن هنري الثاني كان سيدخل إلى المجلترا النمط الروماني في القضاء والإدارة المركزية الذي عرفته الملكية الكابية في أواخر القرن الثاني عشر . فقد قنع هنري بتحسين الإجراءات القانونية الإنجليزية بالتوسيع في استخدام نظام الملففين في القضايا المدنية ، وإدخال القضاة الكبار الملففين في الدعاوى الجنائية . وكانت وسائل التعديل ( المحنة ) ماتزال تستخدم لإقامة الدليل في القضايا الجنائية ، ولكن هذا الأمر انتهى بقرار مجمع اللاتيران الرابع سنة ١٢١٥ م، وفي القرن الثالث عشر كان القانون الإنجليزي العام قد استكمل صيغته ونظمها المعروفة مع تطور قانون الملففين .

وهكذا كان الحفاظ على القانون العام ، بنفسماته الجرمانية القوية ، نتيجة لانسجامه مع مطالب حكومة هنري الثاني . ولم يكن هنري ومساعونه بخافلين عن حقيقة أن النظرية السياسية في القانون العام كانت أقل تأييداً للسلطة الملكية المطلقة من قوانين جستنيان . بيد أن المزايا العامة للقانون العام كانت أكثر من أن تُحمل في سبيل هذا الأساس النظري للسلطة الملكية . كان هنري يعتقد أن يوسعه أن يعزز السلطة الفعلية المطلقة من خلال الاستغلال الكفء للنظم الإنجليزية القائمة . وبينما قدر له أن ينجح في مسعاه صوب هذا الهدف بدرجة ملحوظة تماماً ، فقد حفظ القانون العام للأجيال المستقبلة في المجلترا فكرة أن القانون يوجد في السلطة التشريعية لكل من الملك والمجتمع ، وأنه ليس مجرد تعبير عن الإرادة الملكية . وهكذا ، فإنه بينما تنص قوانين جستنيان على أن « إرادة الإمبراطور لها قوة القانون » تنص النظرية القانونية الإنجليزية على أن الملك يخضع للقانون ، شأنه في ذلك شأن أي فرد في المجتمع . وقد لاحظ أحد المشرعين الإنجليز في القرن الثالث عشر أن القانون الإنجليزي يقوم على قواعد وليس على الإدراة . ويبدو تأثير تراث المجلترا القانوني في القرن الثاني عشر واضحاً حتى اليوم ، كما هو الحال بالنسبة لفرنسا وألمانيا والكنيسة الكاثوليكية .



المراكز الثقافية والدينية في أوروبا العصور الوسطى

### ٣ - جيل عظيم : زعماء خمسة للفكر والمشاعر في القرن الثاني عشر

كان لابد لأى طالب في جامعة باريس سنة ١١٤٠ أن يواجه مباشرة ، أو بطريقة غير مباشرة ، الزعماء الخمسة الكبار الذين قادوا الفكر والتعبير الأوروبي أثناء موجة المد العالمية التي واكبت الإحياء الثقافي في القرن الثاني عشر . وهناك إيقاع واضح في التاريخ الثقافي ، يشد العبريات الخلاقة إلى بعضها البعض ، في جيل واحد مبدع على نحو إعجازي ، كما يربط بين أعمالهم ذات الحيوية الفائقة وبين أحد المراكز الحضارية ، وذلك بعد أن تكون قد مررت عصور طويلة من التفكير الاجتراري والتقليدي . ذلك أن أثينا بريكليس ، ولندن شكسبير ، وباريس فولتيير وديدرو ، ترد على البال مباشرة . إنه درس من التاريخ يعلمنا أن العبقري لا يظهر في صحراء فكرية أو مادية ، ولكنه يتطلب التحدي والحماية من بيئة تقتل زمام المبادرة ، كما يتطلب صحبة غيره من العقول والشخصيات العظيمة . وقد كشفت حضارة العصور الوسطى عن مثل هذه اللحظة الخلاقة والمكان الإبداعي في باريس إبان العقدين الرابع والخامس من القرن الثاني عشر . فقد ظهر خمسة من قادة الفكر والمشاعر تلaci في تلك الفترة كما كانوا هم سادة هذا التغيير . ومن الممكن أن نعتبر أن تاريخ الفكر في العصور الوسطى فيما بعد كان نتاجا لما خلفوه من تراث ثقافي واسع الشرااء . ذلك أن الفترتين التاليتين في التطور الثقافي في العصور الوسطى ، بما تميزتا به من دقة وحرج فيما بين سنة ١٢٤٠ وسنة ١٢٧٠ ، ثم ما بين سنة ١٣٠٠ وسنة ١٣٢٠ ، اهتمتا أساسا بمجابهة التحدي الذي طرحته الأفكار والعواطف التي غرسها الزعماء الثقافيون الكبار في القرن الثاني عشر في تيار الفكر الوسيط . وقد مات أربعة من أولئك القادة الثقافيين في أربعينيات أو خمسينيات القرن الثاني عشر : وهم سوجيه Suger وأبيلارد Abelard وأتو الفريزي Otto of Freising ، والقديس برنار St.Bernard - ويمكن بشئ من التجاوز أن نعتبرهم أبناء جيل واحد . أما الخامس ، وهو حنا السالزيوري John of Salisbury فكان ينتهي إلى جيل أصغر عاش حتى ثمانينيات القرن الثاني عشر ، ولكنه قام بمعظم أعماله الثقافية الهامة قبل سنة ١١٦٠ : ومن ثم يمكن اعتباره معاصرًا للأربعة الآخرين . كان ثلاثة من هؤلاء فرنسيين ، وألمانيًا واحدًا ، وإنجليزياً واحدًا : ولكن أي دراس في باريس كان يسعه أن يكتشف بصماتهم الفكرية على جميع ماحوله ، وكان لابد أن يجرب ذلك الشعور النادر بالرضى والنشوة الذي ينتاب المرء حين ينال امتياز الدراسة في المركز الحيوي لعصر ثقافة جديدة تلوح بشائره .

فخلال شوارع باريس الضيقة الملتوية ، حيث كانت اللناب ماتزال تظهر في بعض ليالي الشتاء ، كان الطلاب من شتى أرجاء القارة الأوربية يشقون طريقهم صوب الكاتدرائية القائمة في « الحي اللاتيني » . وتحت رعاية أسقف باريس كانت قد تأسست مدرسة للدراسات العليا . وكان مقدراً لجامعات شمال أوروبا أن تنموا من صلب هذه المدرسة الكاتدرائية ومثيلاتها ، مثل مدرسة شارتر التي يحتمل أنها كانت أول مدرسة يتم تنظيمها . وبالمعنى الفنى لم تكن المدرسة الكاتدرائية تتطلب سوى اندماج الأساتذة في الجامعة Universitas ، أو نقابة ، لكن يحدث هذا التقدم . وكان العلماء الذين يحصلون على تصريح من أسقف باريس للتدرис في مدرسته يتناولون بالدراسة موضوعات لم يكن لها مكان في العالم الفكري المحكم بظروف الديار . وكان هؤلاء على استعداد لتحليل وحل المشكلات العريضة في الفكر الغربي بفضل استخدامهم لأدوات الجدل الثقافية التي استمدوها من ذلك الجزء من منطق أرسطو الذي كان بوثيروس قد ترجمه إلى اللاتينية في القرن السادس الميلادي : هذه المشكلات تتعلق بطبعية العالم ، وطبعية الإنسان ، وفرق هذا وذاك طبيعة الألوهية ، والعلاقة بينهم جميعاً . ولم يحدث مثل هذا التأمل والتفكير منذ عصور آباء الكنيسة سوى في القليل النادر ؛ فقد كان عالم العصور الوسطى عالماً يناضل في سبيل البقاء المادى ، على حين كان الإبقاء على التعليم نفسه نضالاً مستمراً ، بل إنه كان عالماً يرسى أساس النظام الاجتماعي مما أوجب عليه أن يشغل نفسه بأكثر المشكلات إلحاحاً ، ولم يكن بمقدوره أن يترك أفضل العقول مجرد التفكير والتأمل ، وكان هذا هو الحال في القرنين التاسع والعشر . وفي أخربات القرن الحادى عشر كان بوسع أوروبا أن تستمتع بتراث الفكر الراقى ، وفي ظل حماية الأساقفة الأنثرياء المثقفين في شمال فرنسا ؛ في شارتر أولاً ثم في غيرها من الأماكن مثل ليون وباريس واستئنف الحوار الثقافي الكبير في تاريخ الحضارة الغربية . وعلى مدى عشرين أو ثلاثين سنة كانت المناقشات الدائرة حول طبيعة العالم المسيحى تسترعى انتباه بعض أفضل العقول في الفلسفة ، والعلوم ، واللاهوت . ولكن انتهائـ النزاع حول التقليد العلمانـى حرر الطاقة الفكرية الزائدة في أوروبا لكي تنشغل في الاستدلالـات الفكرية التأملـية .

لقد كان من الصعب إروا ، الظماـ الشقـافـى للجيـلـ الذى وصلـ سنـ النـضـيجـ حـوالـىـ سـنةـ ١١٠٠ـ مـيـلـادـيـ . فـمـنـ مـنـاطـقـ فـرـنـسـاـ ، وـأـلـمـانـيـاـ ، وـإنـجـلـشـاـ ، وـمـنـ إـيـطـالـيـاـ أـيـضاـ سـارـ الدـارـسـونـ الـكـنـسـيـوـنـ عـلـىـ الطـرـيقـ بـغـيـةـ التـتـلـمـذـ عـلـىـ أـحـدـ الـأـسـاتـذـ الـمـشـهـورـيـنـ مـنـ وـصـلـتـ شـهـرـتـهـمـ إـلـىـ

مواطن أولئك الدارسين . وفي ستينيات القرن الحادى عشر ظهر برينجار التورى Bréngar كأول مثال على ذلك النمط من الأساتذة الذين لم يلبثوا أن انتشروا ليجتذبوا ألم الشبان بفضل سحر عقولهم وجاذبية شخصياتهم . وجاء سقوط برينجار فى فخاخ الهرطقة تأكيداً لشكوك المعادين للثقافة مثل داميانى واللاهوتيين المبالغين فى الحيطة والخذر من أمثال لانفرانك ، وهى شكوك مؤداتها أن الجدل يمكن أن يكون بسهولة فى غاية الخطورة كما يمكن أن يُسامَء استخدامه ، ولكن هذا لم يكن يمثل عقبة فى سبيل انتشار الحركة الثقافية الجديدة أو ازدياد عدد من يقلدون برينجار . ففى عالم ينمو ليكون أكثر تنظيماً ، وثراه وسكاناً ، وتعليناً ، لم يكن ممكناً أن تقنع أفضل العقول من أبناء الجيل الصاعد بامتلاك ناصية المعرفة فى تراث الكتاب المقدس وكتابات آباء الكنيسة . ذلك أن استفسارهم الفكرى القلق هشم الإطار الذى كان الكوين ، وبسيديه ، بل وأوغسطين يعملون داخله وعادوا التهquerى عبر قرون الصمت يلتمسون العون والهدایة من الفلسفة والعلوم اليونانية .

ولم يكن هناك أحد في سنة ١١٠٠ ، أو حتى في سنة ١١٤٠ ، على يقين من الاتجاهات النهائية لحركة التعليم الجديدة . فلم يكن بمقدور أحد أن يتصور في وضوح إعادة بناء عالم الفكر المسيحي الذي سوف ينجم عن التحقيقات الجديدة في الفلسفة والعلوم واللاهوت . ومع هذا ، فإنه لم يكن هناك أحد ، ولا حتى أولئك الذين راودتهم الشكوك حول جدوى أو أهمية الوسائل الجديدة اجتماعيا ، بقدر على أن يتجاهل التحقيقات والبحوث الجديدة التي يقوم بها الأساتذة والطلاب في المدارس الكاتدرائية في شمال فرنسا . وفي باكير القرن الثاني عشر كان يتضح يوماً بعد يوم أن المعرفة قوة : فقد انطلق كثيرون من أبناء الجيل الذي وصل إلى سن النضج حوالي سنة ١١٠٠ صوب المدارس الكاتدرائية الجديدة للمشاركة في الثورة الثقافية دون أن يعبأ بضخامة وصعوبة العمل الذي اضطلاعوا للقيام به ، بل ودون أن يفكروا في استخدام محدد لهذا التعليم الجديد . وتقدم المعاصرون البارزون ، من لم يستسيغوا المناهج الجديدة ، والذين كان اهتمامهم منصبًا على تأثيرهم البعيد على عالم الفكر المسيحي التقليدي عن طريق نظم بديلة مستمدّة من الأفلاطونية الجديدة التي انتشرت في العصور الوسطى الباكرة ، ومن التزعة الإنسانية الكلاسيكية ، أو من المصادر العاطفية لشاعر التدين الجديدة . ولكن هذا لم يوقف الطفرة الثقافية التي أدلت فيها الجامعات بدلها . إذ أضاف إليها جوانب جديدة كما أثرى تأثيرها وكشف من وقده . هذان المدخلان الإضافيان ساعدَا على

جعل النمو الثقافي في القرن الثاني عشر حركة أكثر تعمقاً وأشد تعقيداً؛ بحيث تؤثر على كافة الجوانب الأخرى في الثقافة الراقية، كما ساعدت على تعدد وجمالية المشكلات التي كان على الأجيال اللاحقة من مفكري العصور الوسطى أن يعالجوها.

كان كثيرون من الطلاب في أربعينيات القرن الثاني عشر يرون بدير سان دوني الملكي وهم في طريقهم إلى المدرسة الكاتدرائية. وكانت تنتابهم الدهشة من نتائج إعادة بناء كنيسة سان دوني الكارولنجية القديمة تحت إشراف سوجيه رئيس الدير. فقد جرّئ رئيس الدير على أن يبتعد بشكل جذري عن فن بناء الكنائس في شمال إيطاليا والقسطنطينية حيث كان طراز الرومانسك Romanesque هو الطراز الشائع في الفن الغربي. وكان الطلاب الوافدون إلى باريس من إنجلترا أو نورماندي يظنون أنهم رأوا في عمل مقدم الدير تأثير الكاتدرائيات النورمانية التي كانت قد بدأت تنصرف عن التأثير الرومانسكي، الذي يهتم بخطوط البناء الأفقية، وتتجه إلى الشكل الرأسى والعقود المضلعة. إلا أن كثيراً من جوانب البناء الذي أعاد سوجيه بناءه لا يمكن أن تجد لها مثيلاً في أي مكان؛ فقد كان ذلك البناء طرازاً فرنسيًا جديداً، مبتكرًا ومذهلاً مثل الأفكار الجديدة التي كانت تجري مناقشتها في المدارس الكاتدرائية. ففوق مدخل كنيسة سان دوني وضعت نافذة وردية من الزجاج المرسوم، تشهد صناعتها بعصرية ومهارة الصناع الذين استخدمتهم رئيس الدير. وتم بناء جوانب الكنيسة على أساس التأكيد على الخطوط الرأسية، ويعكس الموانئ الصماء الموجودة في الكنائس الرومانسك، فتحت في الواجهة الصخرية نوافذ كبيرة تسمح بدخول الضوء لكن يغمر داخل الكنيسة وينير المنبر.

وللوهلة الأولى لا يبدو سوجيه مناسباً لدور من يبدأ طرازاً معمارياً جديداً في غضون ألف وسبعين سنة. إذ أنه يبدو من مظهره رجلاً فطرياً من رجال العصور الوسطى الباكرة. كما يبدو متوافقاً مع الثقافة الكلورية التي سادت القرن العاشر أكثر منه مع عالم الثورة الثقافية الذي كانت باريس تشهده في القرن الثاني عشر. فقد أمضى حياته كلها في دير سان دوني، وهو الدير الذي كان قد ارتبط بالملكية الفرنسية منذ القرن التاسع. ولأن دير سان دوني ينتمي إلى دير كلوني، كما كان هو الدير الذي يحفظ التاج والصوبجان والشعارات الملكية الفرنسية، فقد كان لابد له من أن يتورط في شؤون الأسرة الملكية. وقد صورت الرابطة الوثيقة التي تجمع بين سان دوني والأسرة الملكية الكابية بطريقة رمزية على واجهة كنيسة

سوجييه . فقد صار هو الوزير الأول ، ثم كاتب سيرة لويس السادس . واستمر سوجييه يسدي خدماته الجليلة حتى وفاته سنة ١١٥١ إلى لويس السابع الذي تولى هو تعليمه . وعندما كان لويس غانباً في حملته الصليبية المنكوبة<sup>(٢)</sup> ، قام سوجييه بعمله نائباً عنه وأدار الحكومة الكابية باقتدار . وهكذا يمكن القول بأن رئيس دير سان دوني كان آخر رجال الدولة الكبار في العصور الوسطى ، فقد كان خليفة لسان بونفياس ، والكونين ، ولانفرانك أسفف كانتريورى . ومن المؤكد أن خلفيته كانت قيزة قاما عن كبار موظفى الملكية الفرنسية في القرن الثالث عشر.

ويبدو أن ثقافة سوجييه أيضاً قيزة واحداً من أهل العصور الوسطى الباكرة : إذ أنه كان مفكراً محافظاً ليس له احتكاك بالتيارات الفكرية السارية في زمانه . ويمكن التعبير عن فلسنته في الفن : وهي التي برأ بها الطراز الذي أعاد بناء كنيسته وفقاً له ، من خلال مصطلحات الأفلاطونية الجديدة التي سادت العصور الوسطى الباكرة . فقد تأثر كثيراً بكتابات ديونيسيوس الزائف Pseudo-Dionysius ، وهو راهب سورى مجھول عاش في القرن الخامس اعتبره صنوا لسان دوني ، تلميذ القديس بولس وحوارى فرنسا الذي كانت كنيسة سوجييه مكرسة له . وكانت الفلسفة الديونيسيوسية / الأفلاطونية الجديدة مرجعاً لسوجييه في القانون الكنسى : إذ أنه استخدم تشبيه هذه الفلسفة للألوهية بالنور في تفسيره لوظيفة النواخذة الجديدة في كنيسته حين قال إن وظيفتها هي إثارة المذهب بفيض مقدس .

هذه الجوانب من حياة سوجييه العملية وعقائده ، التي تبدو كما لو كانت مخلفات عتيقة تختلف عن عصر مضى ، تقابلها خصال أخرى تجعله واحداً من زعماء جيل من المبدعين . وبينما كان أكثر محافظة من المحامين الذين قُيضُّ لهم أن يسيطروا على الجهاز الإداري للملك آل كابيه في نصف القرن التالي : فإنه يشبه أولئك القانونيين magistri من حيث استخدامه للحكمة الذاكرا ، والتقد في حل مشكلات الحكم في العصور الوسطى . وعلى الرغم من أن الملوك الفرنسيين كانوا ما يزيدون على بذل الأسلوب الكارولنجي القديم ، فإن سوجييه لم يبحث سادته الملكيين على التأكيد المستمر للدعوى الشيقراطية التي عادت بالامتنان على الملوك الكابيين الأوائل ، بل وعلى لويس السادس . وبدلًا من ذلك فإنه ساند السياسة الواقعية المعقوله التي تبني السلطة الملكية بعرض في المناطق المحيطة بباريس ile - de - France .

---

٢ - الحملة الصليبية الثانية التي جرها الغرب الأوروبي بعد أن استرد المسلمين الرها سنة ١١٤٤ ميلادية وقد فشلت نشلاً ذريعاً . (المترجم)

ويبدو أن التركيز على موارد الممتلكات الملكية باعتبارها منطلقاً لتدعم им السلطة الملكية ، وهي السياسة التي صارت سياسة أساسية للملكية الكابية في الفترة الأخيرة من حكم لويس السابع - يبدو أن هذا قد بدأ للمرة الأولى على يد رئيس دير سان دوني .

ولابد أن تتحول اقتباسات سوجيه من كتابات ديونيسيوس الزائف بيننا وبين فهم الموزى الأساسي لابتكاراته الفنية . إذ أن الغرض من إنجازه المعماري كان إيجاد مكان للعبادة أكثر إلهاماً . ذلك أنه لم يكن يعتبر كنيسة سان دوني مجرد كنيسة صغيرة للرهبان ، وإنما اعتبرها كنيسة يمكن للناس في باريس أن يشعروا في رحابها أنهم أقرب إلى الله منهم حين يكونون داخل البناءات الكنسية التي انتشرت خلال العصور الوسطى الباكرة . فخلف النظر الخارجي الخشن لرجل الراهب يمكن أن يتوارى ذاكاء مخلص متألق يعي تماماً ويدرك موجة التدين الشعبي الجديد والمحمسة المتاجحة في صدور العلمانيين لإقامة علاقة أكثر وداً مع الله . وفي مقالته عن إعادة بناء كنيسة سان دوني ، يصف سوجيه بالتفصيل خططه لإثراء داخل الكنيسة وتجميده . كما أن تقريره عن بحثه عن الأوانى الفخمة والمجواهر اللازمة للمذبح ، بالإضافة إلى ابتكاراته المعمارية التي أضاعت داخل الكنيسة ، تشي بإحساس عميق بالوظيفة التعليمية للفن الديني .

ومع ذلك فهناك جانب آخر في أعمال سوجيه يجعله جديراً بأن يكون معاصرًا لأساتذة وطلاب مدرسة باريس . إذ أنه ت مثل ، ونفذ ، طرازاً جديداً من البناء الكنسي دون الاعتماد على أية طرز سابقة . هذه الروح الإبداعية كانت تتغطى على جسارة وجرأة في التخلص عن المواقف الفكرية التي شاعت في العصور الوسطى الباكرة ، وهي مواقف كانت غايتها الحفاظ على أفضل مخالفه الماضي من تراث . وبفضل ثقة سوجيه في صلاحية أحكامه ، ويفضل جسارتـه في متابعة نتائج هذه الأحكام فإنه يقف متـميزاً باعتباره واحداً من ذلك الطراز الجديد من المفكرين التقديميين الذين يعتزون بأنفسهم والذين ظهروا في غضون القرن الثاني عشر . لقد قـمت إعادة بناء كنيسة سان دوني بعمل هائل وعناية فائقة . وكان على سوجـيه أن يقاـمر بإـنفاق شـطر كبير من ثـروة الـدير الذـي يـرأسـه ، كما تعـينـ عليهـ أن يـجـندـ عـمالـ الـبـنـاءـ ويـستـشـيرـ المهـندـسـينـ المـعـارـيـينـ ، وـأنـ يـجـندـ الـحـجـارـيـنـ ، وـقـاطـعـيـ الزـجاجـ ، فـضـلاـ عـنـ العـمـالـ العـادـيـينـ ، ثـمـ بـشـرفـ بـنـفـسـهـ عـلـىـ أـعـمـالـهـ جـمـيعـاـ حـتـىـ يـتمـ لـهـ الـبـنـاءـ بـالـشـكـلـ الذـيـ يـريـدهـ . وـيـعـدـ كـلـ هـذـاـ الـوقـتـ وـكـلـ هـذـاـ الـمـالـ الذـيـ أـنـفـقـهـ لـمـ يـكـنـ هـنـاكـ مـاـيـؤـكـدـ أـنـ النـافـذـةـ الـوـرـدـيـةـ ، وـالـمـجـزـءـ الذـيـ يـضـمـ جـمـيعـ

النافذ لن يسقط لكي يتحطم فوق رؤوس جمهور المصلين . إن ما قيل به سوجييه من اعتقاد بأفكاره ، ومهارة في التنظيم تعتبر عناصر أهم كثيراً في تكوين خلفيته من الفلسفة الأفلاطونية الجديدة التي نبعت منها رؤيته الفنية ، وهي الفلسفة التي كانت قائمة في الوجود منذ تسع مائة عام قبل عصره دون أن تفرز شيئاً يقارب البناء القوطي ولو من بعيد . وهناك مسائل واضحة بين عمل سوجييه والمناقشات الفلسفية واللاهوتية التي كانت تدور في زمانه على مسافة أميال قليلة من سان دوني ، أى في مدرسة باريس الكاتدرائية . ففي الجامعة الفتية ، كان الأساتذة والطلاب أيضاً يستخدمون المذهب القديم لتحقيق غایيات جديدة ؛ إذ إنهم كانوا مثل سوجييه يخلقون بنياناً جديداً لم يوجد له مشيل من قبل . وعلى الرغم من تفاؤلهم ، فإن مدى فعالية هذا البناء واستمراريتها لم تكن لتأكيد قبل أن يتم إجهازه تماماً . وليس هناك من يمثل البرأة والعزيمة ، والذكاء النفعي الذي استشرى في منتصف القرن الثاني عشر أكثر من رئيس دير سان دوني .

لقد كان سوجييه يمثل فعلاً اجتماعياً قد يخلق بإنكاره لذاته ثورة فنية . أما هنا السالزيوري فكان من جميع الوجوه رجلاً من الطراز الجديد الذي كان إفرازاً للثورة الفكرية والتعليمية . ولكنه على الرغم من هذا ، وربما يكون بسبب هذا أيضاً ، كان واعياً بالانفصال المتزايد بين الثقافة المعاصرة والفكر العالمي الذي كان شائعاً في العصور الوسطى الباكرة ، لقد حاول الحفاظ على القيم القديمة في مواجهة التغير السريع ، وأخذ يبحث عن الوسائل التي تكفل له السيطرة على آثار حركة التعليم الجديدة والسلطة الجديدة في القرن الثاني عشر . كان هنا قسّاً إنجليزياً من أصل اجتماعي غامض ، وربما كان من أصل متواضع ، وفي مطلع شبابه وفد إلى مدرستي شارتري وباريis ليتال حظه من الدراسة . وفي ثلاثينيات القرن الثاني عشر تلمذ على كبار علماء الجدل واللاهوت في ذلك الزمان ، وقدنا روایاته الحية عن أساتذته ورفاق دراسته ببعض من أهم معلوماتنا عن بداية الجامعات الفرنسية . ثم توجه إلى روما بحثاً عن وظيفة . وأصبح سكرتيراً للبابا أدريان الرابع Adrian IV (نيقولاس برسكبير) الذي كان إنجليزياً الأصل في مطلع النصف الثاني من القرن الثاني عشر ، وكانت خلفية هذا البابا التعليمية هي نفس خلفية هنا . لقد كانت تلك هي المرة الوحيدة في التاريخ التي يدير فيها الشئون البابوية رجل إنجليزي ؛ كذلك كان الكروديتال روبرت بولان Robert Pullan إنجليزياً من نتاج المدارس الفرنسية . وكان هو الآخر من الموظفين اللامعين في خدمة

أدریان الرابع . وفى سنة ١١٣٥ عاد هنا إلى الجلترا لكي يصير سكرتيرًا لتيبيولد- Theo bold كبير أساقفة کانتربوري . وكان محتملاً أن يكون قريباً من توماس بيكيت Thomas Becket ، الذي كان قسًا إنجليزياً شاباً درس هو الآخر في فرنسا ، وكان رئيس المجلس الاستشاري للكبير الأساقفة . وقد عاين هنا القوة النامية للدولة الإنجليزية في بداية عهد هنري الثاني ، ويبدو أنه في إحدى المناسبات جلب على نفسه حنق الملك الذي اعتبره عميلاً للبابوية . وفي ستينيات القرن الثاني عشر عاين هنا بشكل مباشر الصراع الذي نشب بين هنري الثاني وتوماس بيكيت ، الذي كان قد صار آنذاك كبيراً لأساقفة کانتربوري بعد أن عمل كمستشار في خدمة الملك . كان هنا سكرتيرًا لتوماس بيكيت وصبه إلى منفاه . كما كتب سيرة شهيد کانتربوري ، ولكنه لم يكن غافلاً عن الأخطاء الكامنة في شخص سيده . وباعتباره قسيساً ، أعيد هنا إلى فرنسا مرة أخرى لكي يقضى سنوات عمره الأخيرة أسفقاً على شارتر حتى وافته المنية سنة ١١٨٠ ، في نفس المكان الذي توجه إليه قبل نصف قرن تقريباً وهو قس مغمور للدراسة في المدرسة الكاتدرائية ، وليس هناك شخص آخر انغمس مثله ، شخصياً ، في مثل هذا العدد الكبير من التطورات الهامة المختلفة . ومع هذا فإن هنا السالزيوري كان شاهداً متاماً في هذه الأحداث أكثر من مشاركاً فعلاً فيها . ولأن مزاجه كان تأملياً أكثر من كونه مزاجاً نشيطاً ، رحيمًا متسامحاً أكثر منه ناقداً ، ويفضل عمله الواسع الغزير وذوقه السليم ، فإنه كان هو الشخص المثالى الذي يصلح للاحظة وتأمل مفizi التغيرات الكبرى التي كانت تجري في زمانه .

كان هنا متمنكاً من علوم المنطق والفلسفة واللاهوت الجديدة التي كان يجرى تدريسها في المدارس الفرنسية : ولكنه صار واحداً من أبرز نقاد الاتجاهات الفكرية الجديدة . إذ أنه كان يعتبر أن ما يقوم به المدرسون في باريس وشارتر من أعمال علمية ليست ذات جدوى – فهو يصف لنا أنه ، بعد أن عاد إلى باريس بعد غيبة طالت سنين عديدة ، وجد الأئمة والطلاب يتبعون نفس المناقشات دونما تقدم محمود ، اللهم في زيادة غطرستهم – بل إن هذه الأعمال كانت في رأيه تشكل خطراً على الأسس التي يقوم عليها عالم الفكر المسيحي . ومن هذه الناحية كان هنا متفقاً مع داميانى وسان برنار اللذين عاصراه في موقفهما المعادي للتفكير . بيد أنه لم يسايرهما في الاستعاضة عن الطريق الجدلى لمعرفة الله بالطريق الصوفى ، والحقيقة أن عقلية هنا السالزيوري كانت عقلية: رجل أخلاقي : إذ أنه لم يكن مهيئاً بطبعه لتقدير المدخل العلمي أو المدخل العاطفى لنفهم الحياة . وكان من رأيه ألا ضرورة للكشف عن الحقيقة ، لأنها معروفة بالفعل ، وإنما المشكلة هي كيفية تلقين الحقيقة للجيل الصاعد . ففي كل مكان

حوله كان يمكنه أن يرى التأثيرات المفسدة للتعليم ، والثروة ، والسلطة الجديدة ، كما كان بقدوره أن يلمس نفس الآثار المدمرة الناجمة عن تقويض القيم القديمة . ومن ثم ، فإن هنا السالزبورى ، إن لم يكن مبتدعاً لأحد المذاهب التعليمية الأساسية فى الحضارة الغربية ، فهو واحد من أفضح المعتبرين عن ذلك المذهب القائل بأن وظيفة التعليم وظيفة أخلاقية وليس فكرية . فالفرض من المدارس ، وفقاً لرأيه ، يجب أن يكون هو الحفاظ على القيم التقليدية وتعليمها ، ومجابهة الآثار المفسدة للسلطة الفكرية ، والمالية والسياسية ، فضلاً عن تعليم الناس كيف يعيشون حياة صالحة . وقد أحزن هنا كثيراً أن يرى الفنون الحرة تفقد أهميتها وتندى في مرتبة ثانوية في الجامعات الجديدة حيث يوجد أساتذة الجدل المتغطرون الذين يقترون إلى الإحساس بالمسؤولية . وكان يعتقد أن السبيل الوحيد لتعليم الناس أسس الحياة الصحيحة يوجد في طيات الأدب العظيم الذي خلفه التراث الكلاسيكي ، الذي كان يتوارى في غياب النسوان أمام زحف الموابن الفلسفية والعلمية في ذلك التراث . فقد كان فرجيل ، وليفي ، وشيشرون وغيرهم من كبار الكتاب اللاتين الآباء قد طرحوا أمام معاصرיהם هذه الأسس التي تقوم عليها الرقة والدماثة الإنسانية وضبط النفس ، وهي المصال التي كانت قد بدأت تتوارى رويداً رويداً في ضباب التجاهل أثناء القرن الثاني عشر . لقد كانت تعليم هنا السالزبورى هي أنقى صيغة ظهرت للنزعنة الإنسانية المسيحية . كما أنه فاق معاصريه في إدراك مدى التأثير المفسد للسلطة . وإذا كان التراث الكلاسيكي قد أثر من حيث تحديد الرؤية الأخلاقية للطبقات الحاكمة في أوروبا منذ القرن الخامس عشر حتى القرن العشرين ، فإن ذلك يكشف باستمرار عن اتساع مدى النفع الكامن في العلاج الذي اقترحه هنا السالزبورى لل المشكلة التعليمية . ولكن معاصريه ، الذين غرهم التعليم والثروة والسلطة ، لم يكونوا على استعداد لسماع نصيحته . إذ أن الفنون الحرة كانت قد فقدت أهميتها في الجامعات ، ولم تجد النزعنة الإنسانية المسيحية التي نادى بها هنا السالزبورى من يأخذون بها في القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، وإنما وجدت لنفسها أتباعاً في بترارك ، ومور ، واراتوس . لقد كانت الرؤية الأخلاقية عند هنا السالزبورى ماثلة لمذاهب الإنسانيين في عصر النهضة ، سواء من حيث اهتمامها بالحفاظ على القيم الإنسانية في المجتمع من خلال التعليم الكلاسيكي ، أو من حيث فشلها في إدراك مزايا وإمكانيات العلم والفكر التأملي .

لقد كان الشر الكامن في المجتمع الذي عاصره هنا السالزبورى ، وأقض مضاجعه كثيراً ، هو ذلك الشر المتمثل في التأثير المفسد للسلطة السياسية – أي إذلال الروح الإنسانية الناتج

عن السلطة التي تجعل رجلاً واحداً ، أو مجموعة من الرجال ، يتحكمون في جميع الناس . ولم يكن هو يغافل عن الحال داخل الكنيسة إذ أنه وجده إلى السادة الكاثوليك الجشعين انتقادات مريمة ، وفي إحدى المناسبات أخبر أرديان الرابع صراحة ، أن ما اكتشفه في روما يزعجه كثيراً : وهو ما يقوم دليلاً على أن البابوية المتغطرسة ترفض ما يوجه إليها من انتقادات متزايدة . وعلى أية حال ، فإن المجلترا في أواسط القرن الثاني عشر وواجه الجهاز الإداري العلماني لدولة آل أنجو . وتمثلت نتيجة هذه المواجهة في مقالته التي نشرها سنة ١١٥٩ تحت اسم *Policraticus* وهي مقالة تتناول التنظيم الصحيح للحياة السياسية . والمقالات التي نالها من سوء التفسير مثالاً هذه المقالة قليلة جداً في تاريخ النظرية السياسية . ذلك أن ما مس شفاف قلوب معظم دارسي البوليفراطيكوس هو أنها تؤيد النظرية السياسية القديمة للكنيسة . إذ أن هنا السالزبورى يصور المجتمع كله في صورة الجسد الذي تحتل الكنيسة فيه موضع القلب ، على حين تشغل الدولة مكان الرأس من هذا الجسد . وهو بذلك يعيد ترسیخ النظرية البابوية التقليدية والتي تقضي بأن الدولة يجب أن تكون في خدمة الكنيسة التي تسمو عليها باعتبارها الكائن الروحي . هذا التكرار للمذهب القديم يكاد يكون عديم الأهمية : لأن هنا كان قد أمضى سنتي حياته كلها في خدمة الكنيسة ، وكان قد عاد لتوه من روما حيث قضى عدة سنوات ، ولم يكن يعرف أية نظرية أخرى . أما المهم حقاً ، فهو تردد الهدى ، وتقييمه لمزايا المذهب البابوي في مواجهة التجربة السياسية التي شهدتها المجلترا في عهد أسرة أنجو .

ولم يكن بوسع أى مراقب محابٍ ، وهو يعيش في المجلترا منتصف القرن الثاني عشر ، مثل هنا السالزبورى أن ينكر حقيقة أن زعامة المجتمع الإنجليزي كانت للملكية ولم تكن للكنيسة . فقد كانت الحكومة الملكية تفرض إرادتها بصورة متصاعدة على الشعب من خلال نظمها القانونية والمالية ، كما كانت تحول دون تحقيق أية سلطات أخرى منافسة . فقد كان السيد الإقطاعي ، والأستاذ ، والفارس ، والمزارع مشدودين إلى الارتباط بالسلطة الملكية . وهذه الحقائق التي كانت تنضح بها الحياة الاجتماعية كانت تلقى ظللاً كثيفاً من الشك حول القيمة التطبيقية الحقيقة للأوغسطينية السياسية القديمة ، بيد أن حساسية هنا السالزبورى جرته إلى منزلق الخلط بين الوجود الواقعى للسلطة والزعامة العلمانية من جهة والمثل والقيم السياسية القديمة للكنيسة من جهة أخرى . ومقالته المسماة *بوليفراطيكوس* عبارة عن حوار

داخلى لأن هنا كان يحاول أن يقنع نفسه بأن ظهور الدولة لم يمزق هيكل النظام القديم وكيانه . ولكن مناقشاته كانت تفتقر إلى قوة الاقناع . والدليل على ذلك هو الإبهام والغموض الذى يكتفى مقالته . وهو إذ يساير النظرية الهايروقراطية التقليدية يعترف بأن نهاية الدولة هي إدراك الحقيقة وثواب على الفضيلة وهو ما يشير إلى أن الدولة تعضد نفسها بنفسها إذا ماسعت صوب غايات أخلاقية . وهو ما يخالف الأوغسطينية السياسية بشكل دقيق وفائق الأهمية ؛ وكان لابد للتعديل الذى أجرأه هنا السالزبورى للمذهب الهايروقراطى أن يستثير حنق جريجورى السابع سخطه . وهو أول مثال يدل على التحول من النظرة المتشائمة إلى الدولة نحو نظرة أخرى متفائلة ، وهو الأمر الذى قيض له أن يكون النغمة الدالة فى الفكر السياسى طوال السنوات المائة والخمسين التالية . فقد كان هنا هو أول منظر كنسى يواجه نتائج التغيرات السياسية فى العصر الوسطى العالى ، وكل صفحة تقريباً فى البوليكراتيكوس تعكس سخطه و Yashe . فلم يكن باستطاعته أن يتخلى عن النظرية الهايروقراطية القديمة ، ولا أن يتجاهل الزعامة الجديدة ، أوى الدولة ، التى كانت تمارس دورها فى المجتمع وذلك لكونه مراقباً ذكياً بالغ الحساسية تجاه أخلاقيات عصره . وكان الحل الوحيد أمامه هو أن ينسب السجايا الأخلاقية إلى الدولة ، وبذلك يحافظ على الأساس الأخلاقى للنظام الاجتماعى . بيد أن ذلك كان يعني إعطاء الدولة صلاحيات أخلاقية وأن يزيد ، بالضرورة ، من سلطاتها . ولم يكن هنا يجهل ما يتضمنه مذهبه من دلالات ثورية . وحاول أن يحل المشكلة من خلال التمييز بين الملك والطاغية ، ولكى يجعل مناقشته مقنعة أخذ يفكر فى إمكانية قيام حكم استبدادى على أسس عادلة . وعلى أية حال ، فإنه أدرك تماماً ماهية النتائج الخطيرة التى يمكن أن تعود على النظام الاجتماعى من جراء هذا المبدأ ، ولم يخلص إلى أية إجابة حاسمة على السؤال المشكلة . لقد كانت مقالة هنا السالزبورى نتاجاً لعملية مؤلمة مضنية قام بها أحد الأخلاقيين التقليديين لمواصلة نفسه مع حقائق الحياة السياسية ؛ بيد أن الله وعداته ليس هو الأهم ، وإنما المهم هو عملية المواجهة فى حد ذاتها . إذ كانت تلك العملية علامه البداية على طفرة فى الفكر السياسى الأولي .

أما أوتو أسقف فريزيا Bishop Otto of Freising (ت ١١٥٨م) ، والذى كان معاصرًا ل هنا السالزبورى ، فقد سار خطوة أبعد منه فى تطوير الوعى السياسى الأولي . ففى كتابات أوتو يبدو الانفصام بين القديم والمجدب أكثر حدة ، كما تبدو الحركة من النزعة التشاورية إلى

النزعـة التفـاؤلـية أكـثـر وضـوحاً؛ فـضـلاً عـنـ أنـ الاعـتـارـافـ الـوـاعـيـ بـالـحـقـيقـةـ الـمـعاـصـرـةـ فـيـ كـتـابـاتـ هـنـاـ يـتـخلـىـ عـنـ مـكـانـهـ لـنـغـمةـ اـحـتـفـاءـ هـسـتـيرـيـةـ تـهـلـلـ لـمـاـ فـيـ الزـعـامـةـ الـعـلـمـانـيـةـ مـنـ سـلـطـةـ أـخـلـاقـيـةـ بـشـكـلـ يـنـذـرـ بـسـوءـ الـعـاقـبـةـ.

وـبـيـنـماـ كـانـ الـخـلـفـيـةـ الـاجـمـاعـيـةـ لـهـنـاـ السـالـزـبـورـيـ مـتـواـضـعـةـ،ـ كـانـ أـوـتـوـ سـلـيلـ وـاحـدـةـ مـنـ أـعـرقـ الـعـائـلـاتـ الـأـرـسـتـقـراـطـيـةـ فـيـ أـورـيـاـ؛ـ فـهـوـ مـنـ بـيـتـ أـمـرـاءـ الـهـوـهـنـشـتاـونـ Hohenstaufenـ الـأـلـمـانـيـ.ـ وـتـنـجـلـيـ جـاذـبـيـةـ الـحـرـكـةـ الـتـعـلـيمـيـةـ وـنـزـعـةـ الـتـدـينـ الـجـدـيدـ بـشـكـلـ وـاضـعـ منـ خـلالـ الـحـقـيقـةـ الـقـائـلـةـ أـنـ أـوـتـوـ تـلـقـيـ الـعـلـمـ فـيـ مـدـرـسـةـ بـارـيسـ مـنـ سـنـةـ ١١٧ـ رـلـيـ سـنـةـ ١١٣٣ـ،ـ ثـمـ صـارـ رـاهـبـاـ مـنـ السـتـرـشـيـانـ فـرـئـيـساـ لـأـحـدـ الـأـدـيـرـةـ.ـ وـفـيـ سـنـةـ ١١٣٧ـ تـمـ اـنـتـخـابـهـ أـسـقـفـاـ لـفـرـيزـيـاـ،ـ فـسـخـرـ طـاقـتـهـ الـهـائـلـةـ وـمـهـارـتـهـ الـأـدـبـيـةـ الـعـظـيـمـةـ فـيـ كـتـابـيـنـ تـارـيـخـيـنـ يـتـصـفـانـ بـقـدرـ بـالـغـ مـنـ الـعـقـلـانـيـةـ وـنـزـعـةـ الـفـلـسـفـيـةـ.ـ وـفـيـ سـنـةـ ١١٤٦ـ نـشـرـ أـولـ هـدـيـنـ الـكـتـابـيـنـ،ـ وـهـوـ كـتـابـ «ـالـمـدـيـنـتـيـنـ»ـ الـذـيـ هـوـ عـبـارـةـ عـنـ مـسـحـ بـالـغـ التـشـاؤـمـ لـتـارـيـخـ الـعـالـمـ كـتـبـهـ اـنـطـلـاقـاـ مـنـ مـوقـفـ الـلـاهـوتـ الـأـوـغـسـطـيـنـيـ.ـ لـقـدـ أـخـذـ أـوـتـوـ عـلـىـ عـاتـقـهـ أـنـ يـكـشـفـ عـنـ الـصـرـاعـ بـيـنـ الـمـدـيـنـةـ الـأـرـضـيـةـ وـالـمـدـيـنـةـ السـمـاـوـيـةـ عـلـىـ مـسـرـحـ الـتـارـيـخـ الـعـالـمـيـ،ـ وـهـوـ الـمـسـرـحـ الـذـيـ كـانـ أـوـغـسـطـيـنـ يـعـتـقـدـ أـنـ وـاضـعـ أـمـامـ الـرـبـ وـحـدـهـ دـوـنـ سـوـاـهـ.ـ وـمـعـ هـذـاـ فـيـإـنـ أـورـسيـوسـ Orosiusـ فـيـ كـتـابـ الشـهـيـرـ «ـكـتـبـ السـبـعةـ ضـدـ الرـئـيـنـ»ـ كـانـ قـدـ بدـأـ بـالـفـعـلـ فـيـ رـؤـيـةـ الـعـنـيـةـ الـأـلـهـيـةـ فـيـ طـيـاتـ الـتـارـيـخـ،ـ وـكـانـ مـقـدـرـاـ لـلـاـهـجـاهـاتـ الـعـامـةـ فـيـ كـتـابـةـ الـتـارـيـخـ فـيـ الصـورـ الـوـسـطـيـ أـنـ تـحدـدـ مجـريـ كلـ مـنـ الـمـدـيـنـةـ السـمـاـوـيـةـ وـالـمـدـيـنـةـ الـأـرـضـيـةـ عـلـىـ مـسـرـحـ الـتـارـيـخـ الـعـالـمـيـ.ـ وـعـلـىـ الرـغـمـ مـنـ أـنـ أـوـتـوـ لمـ يـلتـزمـ قـاماـ بـمـذـهـبـ أـوـغـسـطـيـنـ عـنـ «ـمـاـوـرـاءـ الـتـارـيـخـ Meta-Historyـ»ـ،ـ وـعـلـىـ الرـغـمـ مـنـ مـحاـولـتـهـ لـلـكـشـفـ عـنـ الـتـطـوـرـ الـحـقـيقـيـ لـلـمـدـيـنـتـيـنـ فـيـ الـتـارـيـخـ الـعـالـمـيـ،ـ فـيـإـنـ نـظرـتـهـ الـعـالـيـةـ الـعـامـةـ كـانـ مـحـكـومـةـ بـالـنـزـعـةـ التـشـاؤـمـيـةـ الـأـوـغـسـطـيـنـيـةـ،ـ لـاسـيـماـ فـيـمـاـ يـتـعـلـقـ بـالـسـلـطـةـ الـعـلـمـانـيـةـ.ـ فـفـيـ كـتـابـ «ـالـمـدـيـنـتـيـنـ»ـ لـاـ يـسـتـطـيـعـ أـسـقـفـ فـرـيزـيـاـ أـنـ يـرـىـ أـيـ خـيـرـ فـيـ تـارـيـخـ الـمـالـكـ الـأـرـضـيـةـ.ـ إـذـ أـنـ الـمـوـلـيـاتـ الـجـزـيـئـيـةـ الـتـىـ تـتـنـاـوـلـ تـارـيـخـ هـذـهـ الـمـالـكـ تـكـادـ أـلـاـ تـكـونـ شـيـئـاـ غـيـرـ سـجـلـ لـلـجـرـائـمـ الـكـرـيـهـةـ.ـ وـفـيـ رـأـيـ أـوـتـوـ أـنـ تـارـيـخـ الـمـدـيـنـةـ الـأـرـضـيـةـ يـرـتـبـطـ بـتـطـوـرـ الـمـلـكـيـةـ،ـ وـكـتـابـ «ـالـمـدـيـنـتـيـنـ»ـ عـبـارـةـ عـنـ طـرـحـ تـارـيـخـيـ لـلـنـزـعـةـ التـشـاؤـمـيـةـ الـأـوـغـسـطـيـنـيـةـ،ـ كـمـاـ أـنـهـ تـقـدـيمـ تـارـيـخـيـ لـكـرـاهـيـةـ الـسـلـطـةـ الـعـلـمـانـيـةـ،ـ وـهـيـ الـكـرـاهـيـةـ الـتـىـ كـانـ تـطـلـ بـوـجـهـهـاـ الـمـخـيـفـ مـنـ بـيـنـ طـيـاتـ الـمـذاـهـبـ الـتـىـ نـادـىـ بـهـاـ جـرـيجـورـيـ السـابـعـ.ـ وـلـمـ يـكـنـ هـنـاكـ سـبـبـ يـدـفـعـ أـوـتـوـ،ـ الـذـيـ وـعـرـ

تجربة العصر ، إلى أن يهون من وطأة حكمه القاسى على إمكانيات السلطة المدنية ؛ ولأنه كان يكتب في ألمانيا بعد عشرين سنة من النزاع حول التقليد العلمانى ، فإنه لم يستطع أن يرى أية قيمة أخلاقية في المنصب الإمبراطورى .

والمقارنة بين كتاب «المدينتين» والكتاب التاريخي الهام الآخر لأوتو ، وهو كتاب «أعمال فردرريك ببروسا» (الذى انكب على العمل فيه حتى وفاته ، ثم ألقه سكرتيره رايفين Rahewin ) تكشف عن تناقض صارخ . ومن الصعب أن نصدق أن هذين الكتابين من تأليف مؤرخ واحد . إذ أنها فجأة ننتقل من التحقيق الأوغسطيني للدولة إلى ترحيب متفائل بها تماماً ، وحفارة عاطفية جداً بالإمكانات الأخلاقية والسيحانية الكامنة في السلطة الإمبراطورية . ولا يمكن أن نغفلحقيقة أن فردرريك الأول ببروسا ، الذي اعتلى العرش الإمبراطوري سنة ١١٥٢م كان ابن أخت أوتو وموضع ثقته . لكن كتاب «أعمال فردرريك ببروسا» ليس مجرد دعاية لأسرة حاكمة ؛ فقد كان أوتو رجلاً صارماً ومستقلاً كما كان على قدر من الإخلاص للصالح العام المسيحي بحيث لم يكن يسمح لنفسه بأن يتنهن علمه على هذا النحو . فقد كان يعتقد مخلصاً أن سياسة فردرريك لإعادة بناء السلطة الإمبراطورية فاتحة عصر جديد أفضل بالنسبة للمجتمع المسيحي . وأنه قد آن الأوان لكي تقضى مصالح المدينة قدماً من خلال السلطة العلمانية ولم يكن بمقدور النزعة الأوغسطينية التشاورية أن تصمد في مواجهة انجاه حضارة القرن الثاني عشر صوب الإبداع والتقدم . إذ كانت روح ذلك العصر روحًا بناءً ، جسورة ، متطلعة تفاؤلية ، كذلك لم يكن بمقدور النزعة التشاورية الأوغسطينية أن تقاوم النجاح والإنجاز سواء في مجال الحكم أو في الفن المعماري ، وهو النجاح والإنجاز الذي جعل النزعة النفعية تلقى قبول المجتمع ورضاه . ومن ثم ، يظهر فردرريك ببروسا في كتاب أوتو في صورة البطل الذي يعيد بناء سلطة الشّاج الألماني ، و يجعل من انتصار المدينة السماوية هدفاً قريباً للطال . فقد جعل أوتو ، وهو العالم الكنسي المخلص والراهب الستريبيانى ، للبابوية مكاناً ثانرياً في تلك السماء التي كان فردرريك ببروسا يشيد بها على الأرض . إذ أن كتاب أوتو يعتبر البابا موظفاً أجنبياً : محترم حقاً ولكنه بعيد . وهكذا يتجلّى واضحاً في كتاب أوتو ما كان يبدو ضمنياً واستنتاجياً في كتاب بوليكرياتيكوس لهذا السالزيوري : فالدولة في القرن الثاني عشر تستوعب في داخلها السجايا والخلاص الأخلاقية والعاطفية ، بل والصفات المقدسة التي تعتبر الدعامة التي تقوم عليها

السلطة التشريعية والإدارية المطلقة . وكانت هذه الاعترافات الإضافية هي كل ما تحتاج إليه الملكيات الجديدة في غرب أوروبا حتى تجعل من نفسها كيانات قائمة بذواتها ، ولها السلطة المطلقة . لقد كان التاريخ الذي كتبه أوتو الفريزي بداية للأثار العكسية الناجمة عن التزاع حول التقليد العلماني . وبينما يعترف هنا السالزبورى بالميزانية الأخلاقية للدولة بطريقة ضمنية يقوم أوتو الفريزي بإبرازها وتكريسها . وقد شهدت السنوات المائة والخمسون التالية مواقف كثيرة لرجال الكنيسة في شمال أوروبا كانت في جوهرها تكراراً ل موقف أوتو تجاه البابوية والملكية . ويعتبر أوتو النبي الذي بشر بالدولة الحاكمة ، الصالحة ، المتداولة بالأخلاقيات التي عرفها القرن الثالث عشر .

وعلى الرغم من المكانة الفائقة الأهمية التي يحتلها كل من سوجيه وحنا السالزبورى ، فإنها ليسا الشخصيتين المحوريتين في حركة النمو الثقافي التي عاشتها أوروبا القرن الثاني عشر . فقد احتل هذا المركز كل من بطرس أبييلار Peter Abelard وخصمه سان برنار الكليرفوي St. Bernard of Clairvaux . وسوف نبالغ إذا أكدنا أن تاريخ الفكر والمشاعر الأولية في الفترة التالية لعصرهما لم يكن سوى سلسلة من الملاحق والأعمال التكميلية لما قام به كل من أبييلا وبرنار : إلا أن هذه المبالغة لا تخلو من قدر من الحقيقة .

لقد مررت شهرة أبييلار ( ١٠٧٩ - ١١٤٢ ) بكثير من التقلبات بين المؤرخين . ففي القرن التاسع عشر كان يعتبر سابقة وتمهيداً للحركة البروتستانتية . وفي النصف الأول من القرن العشرين سرت موجة من التجاهل والتقليل من شأن أعماله . وفي الدراسات الجديدة للفكر الوسيط بدأت أهميته تتضح ، ولكن الحاجة مازالت قائمة إلى دراسة أعماله دراسة عميقة متأنية .

كان أبييلار ابناً لسيد إقطاعي صغير في بريتاني Brittany وهو إقليم مسوحش على الحدود ، كانت العادة أن يخرج منه المحاربون المتوجهون ولم يكن معتاداً على إنجاب العلماء أو الفلاسفة . ويمكن قياس مدى التأثير الاجتماعي الهائل لحركة التعليم الجديدة من خلال جاذبيتها التي شدت مثل هذا الرجل الغامض إليها . فقد شق طريقه صوب مدرستي الفلسفة واللاهوت الجديدين في شارتر وباريس . ومنذ البداية اعترف الجميع بأنه طالب ذكي ونادر المثال ، وما لبث أن امتلك ناصية المناهج الجدلية الجديدة . بيد أنه كان أيضاً شخصاً صعب المراس ، متغطرساً ، لا يتصرف إلا بروحى من داخله ، كما أنه كان مغالياً في تصييد الأخطاء .

وانتقادها ، وكان يفتقر إلى الذوق واللباقة . كذلك كان من عادته بعد أن ينهى دراسة موضوع ما ، أن يجعل من نفسه محاضراً في الموضوع لكي ينافس بذلك أستاذه السابق . ولم يكن من ذلك النوع من الباحثين الذي يكون صحبة أكاديمية طيبة ، وهو نوع من العلماء كان يخلق المتاعب في القرن الثاني عشر مثلاً يحدث الآن في القرن العشرين . ومع هذا فقد وقع في المتاعب نتيجة لفضيحة شخصية على حد روايته . فقد أغوى فتاة تدعى إيلواز Héloïse<sup>(٣)</sup> ، كانت ابنة اخت قسيس مرموق في كاتدرائية باريس ، وهو يخبرنا أن عائلة الفتاة عاقبته « بأن قطعت من جسدي تلك الأجزاء التي فعلت بها ما سبب لهم الأسى والأسف » . وكانت بقية حياته سلسلة من المأسى والمصائب . فقد تولى منصب رئيس أحد الأديرة في بريتون Breton ، ولكنه هجر المنصب حين اكتشف أن الرهبان كانوا جميعاً من البليطجية . ثم دخل دير سان دوني حيث أحس بالتعاسة وعدم الاستقرار . واتهمه سان برنار بنشر المذاهب الهرطيقية ، ومن ثم كان عليه أن يمثل أمام مجمع كنسى حيث أجبر على أن يعترف علينا بأن معتقداته خاطئة . وقضى أبييلار السنة الأخيرة من حياته معزلاً في دير كلوني ، حيث لقي معاملة حسنة . ذلك أن الرهبان الكلوبيين ، مثل جميع الأرستقراطيين الحقيقيين ، لم يكونوا يحملون في قلوبهم ضغينة أو حقداً .

ولاشك في أن أبييلار كان عبقرياً من الطراز الأول . فقد تأثر كل من لقيه بقوة شخصيته وسلطانه العقلي . ورثها تعكس حياته العاصفة القلق النفسي الناتج عن فشله في الاهتداء إلى المناخ الملائم لمارسة موهبته الفذة ممارسة كاملة . ويبدو أن متاعب أبييلار الشخصية ترجع إلى حقيقة أنه سبق عصره بقرن كامل من الزمان . فقد كان رائداً في مجال استخدام المنطق الأرسطي ، كما كان رائداً في البحث الصارم عن الحقيقة العقلية . وكان هناك آخرون يفعلون

٣ - كانت قصة أبييلار وإيلواز العابسة التي حدثت في القرن الثاني عشر تعتبر واحدة من قصص الحب العظيمة . فقد كشفت خطابات هذين العاشقين المسيحيين عن أنها واجداً في الشقة والرحمة الذاتية سبيلاً لقبول علاقة مغايرة ولكنها مستمرة . وبينما قامت شهرة إيلواز على تعليمها وعيريتها الإدارية كرئيسة دير ، كان أبييلار أشهر أساتذة المنطق في عصره ، وقد تناقلت الأجيال الأولى قصة الحب المتسعة التي عاشها الاثنين من خلال الخطابات المتبادلة بينهما .

انظر ترجمة ما كتبه أبييلار عن مصانبه Historia Calamitatum وخطاباته الشخصية ، وخطاب توجيهه كتبه لإيلواز يوضح لها كيف تطبق الدستور البندكتي على الراهبات . وعدد آخر من كتاباتها في : The Letters of Abelard and Heloise ( Transl . with an introduction by Betty Radice ) , Penguin Books , London 1979 .

الشيء نفسه ، ولكن تأثيرهم وفعاليتهم كانت أقل كثيراً ، كما أن بزوج نجم أبيلار جعل منه كبس الفداء لأولئك الذين كانوا يشكرون في نتائج دلالات المنطق الجديد . ولو أنه عاصر توماس أكويناس Thomas Aquinas لأثار قدرًا أكبر من الإهتمام ، ولكنه كان حتماً سيبدو أقل تميزاً وخصوصية . ولو عاش في القرنين الثالث عشر والرابع عشر لعاش حياة أكاديمية عادية وتولى منصب الأستاذية في إحدى الجامعات الكبرى ، ولتجنب تلك التعاشرة والبؤس الذي خيم على حياته .

وأهم جانبين في فكر أبيلار هما إكتشافه المتعدد للشخصية الفردية وأراؤه في مشكلة الكليات Universals . وفي كلتي الحالين كان يقوض بناء الفلسفة الأفلاطونية التي سادت الفكر الأوروبي في العصور الوسطى الباكرة . فمنذ القرن الثالث فصاعداً كان الاعتراض بالشخصية الفردية ضئيلاً ، وربما لم يكن هناك اعتراض بها على الإطلاق . فقد اختلف الشخص الحقيقي بخصائصه المترفردة خلف غياب الاهتمام الأفلاطوني بالنساج والأفاط المثالية . كما أن ثقافة العصور الوسطى الباكرة لم تكن تحفل كثيراً بالشخصية : إذ أن الأدب لم يكن يرسم سوى صورة النمط التمثيلي من منظور الخلود والدين . واختفت السيرة الذاتية تماماً . لأن المتعلمين لم يكونوا يجدون لحياتهم أهمية أو مغزى سوى بقدر توافقها مع نموذج مثالى ما . وكان وصف الميزات الشخصية يعتبر مباهة وغطرسة خاطئة . فقد كانت اعترافات أوغسطين هي آخر سيرة ذاتية كتبت قبل القرن الثاني عشر ، بل إنها ليست سيرة ذاتية بالضبط ، لأن أوغسطين إهتم بأن يكشف عن نفسه باعتباره غرذجاً لكل إنسان . وفي العصور الوسطى الباكرة كانت السير التي تستحق هذا الاسم قليلة للغاية ، وكان هناك فيض من أدب الهagiography ( أي سير القديسين ومعاناتهم ) ينسج على منوال نماذج تقليدية ويصوغ موضوعاته قسراً في قوالب جاهزة ليحولهم إلى قديسين من الجص . وعادة ما كان الملوك يصوروون بأقلام العاملين في خدمتهم في صورة تتوافق مع النموذج المثالى للملك المسيحي الذي أرساه أيوبيوس أسقف قيصرية في كتابه « حياة قسطنطين » . وحين كانت تبرز الشخصية الحقيقة في هذه السير الملكية ، فإنها تكون نتيجة لفشل مانع السياق الفنى : أي نتيجة عجز الكاتب عن الاستمرار في الصياغة النمطية .

لقد أدت روح الإبداع التي شاعت في القرن الثاني عشر إلى تقدير الإنجازات الفردية التي تجعل للسيرة أهمية ومغزى . وهكذا ، قام سكريتير سان آنسلم St. Anselm ، عالم اللاهوت

وكبير أساقفة كانترbury ، بكتابه سيرتين لسيده . كانت إحداها قطعة من سير القديسين التقليدية ، على حين كانت الأخرى صورة حافلة بالعديد من التفاصيل عن الفترة التي قضتها آنسالم في منصب كبير الأساقفة . وفي السيرة الأولى يبدو آنسالم قديساً تقليدياً ، ولكنه في الترجمة الثانية يبدو شخصاً حقيقياً يفقد أعصابه من حين لآخر ، كما يعتريه الجن ، ويغاني اللوعة والكرب ، ويسقط فريسة للمرض ... وما إلى ذلك . وفي عشرينات القرن الثاني عشر كتب راهب فرنسي سيرته الذاتية ، وفي الفترة ذاتها قام المؤرخ الأنجلو - نورمانى ، وليام المالمسبورى Willam of Malmesbury بنشر مجموعتين من السير والتراجم ، إحداها عن الملوك الإنجليز ، والثانية عن الأساقفة ومقدمي الأديرة في زمانه . والكتاب الأخير يهتم في روایته بدقة الأمور ويعوی كثيراً من التفاصيل بدرجة اضطرت وليام إلى كتابة نسخة منقحة منه . وفي نصف القرن التالي حدث تغير جذري في الموقف من الشخصية ، واكتشف الأوروبيون فن كتابة التراجم . وبحلول العقد الثامن من القرن الثاني عشر كان هذا التطوير قد وصل إلى درجة أن يقوم راهب بكتابية أسفار أربعة ملأها بروايات عن تجاريته وذكرياته ، بحيث أعطانا تقريراً حياً ، يفيض بالمرح أحياناً ، عن بلاط هنرى الثانى ، وعن السياسة الكنسية المعقّدة الملتوية ، فضلاً عن عادات الأيرلنديين البليدة .

والترجمة الذاتية التي كتبها أبييلار بعنوان « تاريخ المصائب التي حلّت بي » ، كانت هي نقطة التحول المرجعية في اكتشاف القرن الثاني عشر للشخصية الفردية من جديد . فهذه الترجمة تقف على التقىض تماماً من النمطية التي ميزت العصور الوسطى الباكرة . ذلك أن أبييلار يتلذذ بعرض خصاله وسجاياه ، ويبتهج وهو يكشف للعالم عن حقائق حياته ، حتى ما لم يكن يحظى برضاه المجتمع وقبوله من هذه الحقائق . الواقع أنه ، مثل كثيرين من كتاب التراجم اللاحقين ، رأى يكون قد جعل تجربته تبدو أكثر درامية وتالقاً مما كانت عليه في الواقع . وروايته عن قصة غوايته لا يلواز لا يلواز رواية حقيقة في جميع الأحيان . ومن المؤكد أنه كان يهدف إلى دغدغة حواس قرائه وصدمة ، على الرغم من أنه من غير المحتمل أن يكون قد نسج القصة كلها من الخيال . والحقيقة الهامة هي أن أبييلار أراد أن يكشف عن نفسه للعالم كشخصية متفردة لا يمكن أن تختلط سيرته بسيرة غيره . فلم يكن راغباً في صورة كلية جامعية وإنما كان همه أن يرسم صورة فردية خاصة . وهكذا يعتبر كتابه « تاريخ مصائبى » هجوماً على الأفلاطونية التي جعلت الكلى يبتلع الفردى .

لقد كان تحطيم أبيclar للقديم ، وكانت نزعته الفردية انعكاساً لحقيقة أنه كان شخصية حضرية ، أى من أهل المدن . فقد كان ظهور جامعات العصور الوسطى في مناطق المدن من أهم جوانب تاريخ هذه الجامعات . ذلك أن المدارس الدييرية كانت توجد في المجتمع الريفي في عزلة لاتتيح فرصة كبيرة لتبادل الآراء . وفي المجتمع الريفي ، بخطوطه الطبقية الصارمة ، ونموذج الحياة التقليدي ، كانت الفرصة ضئيلة ، وربما لم تكن هناك فرصة على الإطلاق ، أمام أسلوب الحياة الفردي الأصيل . إذ يولد الناس في طبقة معينة ، وسيرون على هدى الأخلاقيات التي تتلامم مع مكانتهم الاجتماعية . ولكن « هواء المدن يجعل الإنسان حراً » ، ليس بالمعنى القانوني فحسب ، وإنما أيضاً يعني توفير البيئة الملائمة لخلق شخصية ونموذج فكري أصيل . وكان هذا يصدق على الأكاديميين أكثر من رجال الأعمال . فقد كان الأساتذة والطلاب في الجامعات الناشئة يعيشون في مجتمع يحكمه التناقض : إذ كان المدرس الذي لا يجتذب الطلبة ، أو يمثل أهمية ما ، يفقد طلابه ، وإذا كان هناك أستاذ ناجح ، فإن مجاهده يكون نتيجة لالتطبيع الذي تركه في نفوس سامييه بما له من مزايا عقلية وغيرها . وحتى في جامعات القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، والتي كانت أكثر تنظيماً ، كان المدرس المتاز علمياً يجتذب الطلاب من شتى بقاع القارة الأوربية إلى قاعة محاضراته المزدحمة . وفي زمن أبيclar كان الأكاديميون يعتمدون تماماً على بدعيتهم : فإذا لم يكن بوسع الأستاذ أن يجتذب الطلاب لا يعود له شيء آخر يعود عليه ، ولابد لحياته أن تنتهي بالفشل التريع والفقر المدقع . وحينما كان كبار العلماء من أمثال أبيclar يجد طلاباً من شتى أركان القارة الأوربية يفكرون في كل كلمة يقولها ، فإنه لم يكن يملك سوى أن يتحول إلى عاشق لذاته ، والحقيقة أن حب الذات وتضخيم هذا الإحساس من أبرز الخصائص النفسية العامة التي تميز أي مدرس ناجح متفوق . وفي ضوء الظروف الخاصة التي حكمت العالم الأكاديمي الذي عاش في كنفه أبيclar كان على المدرس أن يقنع نفسه بأنه شخصية فردية بطولية (كارزمية) . ذلك أن الهيبة والوقار اللذين كان الطلاب ينظرون بها إليه كانوا يتحولان إلى فكرة ذاتية داخلية عن نفسه ، حتى يشعر أن كل جانب من حياته ، وحتى مصايبه ، جديرة بأن يكشف عنها للعالم . إن الفردية والذاتية المتطرفة التي قيض لها في القرون الأخيرة أن تكون من الخصائص المميزة للأدلة الفنية التي كانت في زمن أبيclar من خصائص الأكاديميين . وبينما كان المعماريون والفنانون الكبار في القرن الثاني عشر ، وهم رجال يستحقون عن جدارة أن نضعهم في مرتبة

ميخائيل أنجلو ودافنشى - بينما كان هؤلاء مأيذون من غير المشاهير ولا نعرف عنهم شيئا ، كان أساتذة باريس يعتقدون أنهم من الشخصيات العظيمة .

كانت مساعدة أبييلار فى النقاش الدائر حول الكليات على قدر من الأهمية فى تشكيل الإتجاهات الفكرية فى عصره يوازى ما قام به حين كشف عن نفسه كشخصية فردية متمايزة . والحقيقة أن هذين الجانبين من جوانب فكر أبييلار يتصل كل منهما بالآخر ، لأنه فى كليهما تحدى المذهب الأفلاطونى القائل بأن العام والكلى هو كل شئ ، على حين لا يمثل الخاص والفردى شيئا ، وهو المذهب الذى تحكم فى الفكر الغربى منذ القرن الثالث الميلادى . لقد بدأ النقاش حول المفاهيم الكلية ، أو الأفكار المجردة ، فى أخريات القرن الحادى عشر واستمر هادئا حينا ، وهادرا حينا آخر ، حتى القرنين الرابع عشر والخامس عشر . واستمر النقاش داخل أروقة المؤسسات الأكاديمية فى لغة فلسفية راقية كانت تتطلب معرفة بالمنطق والميتافيزيقا حتى يتيسر الفهم الكامل . وعلى أية حال ، فإن هذا لا يعني أن النقاش لم يكن يتناول المشكلات العامة فى حضارة العصور الوسطى : وإنما على العكس ، كان استقرار الفكر المسيحى يعتمد على حصاد هذا النزاع الفلسفى . ولم يكن العلماء الإنسانيون فى حركة النهضة الإيطالية يستسيغون المنطق والجوانب الفنية فى الميتافيزيقا ، ولأنهم لم يستطيعوا فهم النقاش الدائر حول الكليات ، فقد سخروا منه وتجاهلوه باعتباره لفوا فارغا . وزعموا أن فلاسفة العصور الوسطى كانوا من الحمقاء بحيث كانوا يتناقشون حول عدد الملائكة الذين يمكنهم الرقص فوق رأس دبوس . والحقيقة أنه كانت هناك مناقشات تدور حول موضوعات من هذا القبيل فى جامعات العصور الوسطى ، وكان الجاهل فقط هو الذى يرى أنها عديمة الأهمية وفارغة من المعنى . فقد كان الفرض القائل بأن الملائكة يرقصون فوق رأس دبوس وسيلة للتعبير عن مشكلة اللانهاية ، وهى مشكلة كانت من أهم مشكلات الفكر الجدلى والرياضي آنذاك . كما أن الإنسانيين الإيطاليين لم يستطيعوا فهم فلسفة العصور الوسطى أو تقديرها أكثر من فهم الرجل العادى فى القرن العشرين وتقديره لما أήجزه أينشتين فى مجال الطبيعة . وعلى مدى أربعمائة سنة كان أفضل مفكري أوروبا يتناقشون حول طبيعة الكليات ، على حين كان المجتمع المتعلم بحبس أنفاسه وهو ينتظر حل لهذا النقاش . وكان حصاد هذا النزاع الفلسفى ذا أثر كبير على مفاهيم العصور الوسطى عن علاقة الإنسان بالله ، وعن طبيعة

الكنيسة ، والطقوس والأسرار الكنسية ، ورجال الكنيسة ، فضلاً عن العلاقة بين العلم والعقيدة الدينية .

كان النزاع حول طبيعة الكليات في العصور الوسطى هو الشكل الذي اتخذته أكثر مشكلات الفلسفة الغربية إلحاحاً ، وهي المشكلة التي مازالت تستரعى انتباها بعض ألمع المفكرين وأكثرهم استنارة في عالم اليوم . هذه المشكلة هي ، هل المفاهيم العامة الكامنة في أذهاننا ؛ مثل العدالة ، والحقيقة ، والجمال والله ، والكنيسة ، والدولة .... وغيرها ، لها وجود حقيقي خارج أذهاننا ؟ وهل المفاهيم الأكثر بساطة ؛ مثل شجرة ، وحصان ، وكرسى ... وغيرها ، لها وجود حقيقي خارج عقولنا ؟ هل هي تصورات عقلية خالصة ، ومصطلحات ذهنية ، أم أن هذه التصورات والمصطلحات تعبر عن حقيقة مادية واقعة خارج نطاق العقول الفردية ؟ وحين يتكلم الناس عن فكرة العدالة أو فكرة الكرسي ، هل هم يستخدمون مصطلحات غامضة فحسب ، أم أنهم يصفون عالماً قائماً بذاته له وجوده بعيد عن الكلام والفكر الإنساني ؟ في العصور الوسطى الباكرة لم يكن هناك نقاش حول هذه المسائل ، لأن جميع مفكري العصور الوسطى قبل القرن الحادى عشر كانوا مرتبطين بالفلسفة الأفلاطونية . إذ أن نظام أفلاطون الفلسفى قد قام على أساس الاعتقاد في حقيقة الأفكار الكلية . فقد زعم أن فكرتنا الخالصة عن العدالة أو الكرسى لم تكن سوى إنعكاس غامض لشكل قائم بذاته ، ميتافيزيقي خالد . والحقيقة أن أفلاطون أنكر معرفتنا بالعدالة أو الكرسى مجرد أن هذه الحقائق الميتافيزيقية الخالدة تقع خارج نطاق عقولنا . وهذه إحدى صيغتين أساسيتين يمكن أن تكون الإجابة عليهما هي الإجابة عن مشكلة الكليات . وفي الفلسفة الحديثة يطلق على أتباع أفلاطون اسم المثاليين لأنهم يعتقدون أن الأفكار حقيقة ؛ أما في مدارس العصور الوسطى فكان يطلق عليهم اسم الواقعيين . إذ أنهم كانوا يعتقدون أن الأفكار أشياء ، res ، ومن ثم فإنهم كانوا يعتقدون أن الكليات لها وجودها المستقل خارج نطاق العقل الإنساني المفرد .

ومع بداية القرن الثانى عشر كانت الشكوك قد بدأت تحيوم حول صلاحية الواقعية الأفلاطونية للمرة الأولى . ولو كان الناس في العصور الوسطى الباكرة قادرين على قراءة كتابات أرسطو الميتافيزيقية لاكتشفوا أن مذاهب أفلاطون كانت تتجاهله تحدياً خطيراً من جانب أرسطو . إلا أن كتابات أرسطو في الميتافيزيقا لم تكن قد ترجمت إلى اللاتينية حتى النصف

الثانية عشر؛ وحتى ذلك الحين لم يكن قد ترجم من مؤلفات أرسطو سوى ذلك الجزء الذي ترجمه بوئيشيوس من المنطق الأرسطي وعرفته أوروبا المسيحية اللاتينية. هذه الأداة النشطة التي استخدمها المفكرون النشطون الناقدون في أخريات القرن الحادى عشر ومطلع القرن الثاني عشر، كانت كافية لتقديم المنهج الذى سهل سهلاً التتحقق من صلاحية مذهب أفلاطون على نحو دقيق. فقد كان المناطقة الجدد غير قانعين بقبول المذهب الأفلاطونى باعتباره الفلسفة المسيحية ذات الإلهام الدينى، وإنما كانوا يريدون اختباره بطريقة منطقية صارمة. ومنذ البداية أدت هذه المحاولة إلى زيادة درجة الاهتمام والقلق في أكثر العقول رجعية ومحافظة. ولم يحدث هذا مجرد أن التراث السائد كان محكوماً بالتأثير الأفلاطونى القوى، وإنما لأن هذه المسألة تتعلق بحقيقة الكليات في سياق المعرفة المسيحية. فقد كان أمراً مربحاً أن يعتقد المرء أن العقل البشري يمكن أن يتوصلاً إلى نفس المفاهيم الكلية عن الله، والخلود، والعدالة، والكنيسة؛ وهي المفاهيم التي تم الكشف عنها في بداية الأمر في الكتاب المقدس والعقيدة الدينية. وعلى أية حال، فإذا كان باستطاعة الفلسفة أن يستنتجوا أنه يستحيل على العقل البشري أن يصل إلى حقيقة هذه المفاهيم. فإن الدين سيكون هو المنبع الوحيد للمعرفة المسيحية، كما أن الامتزاج الذي تيسّره الأفلاطونية بين الدين والفكر العقلاني سوف تنفصّ عراه. ومنذ ستينيات القرن الحادى عشر، كان بطرس دامياني قد استوعب تماماً المضامين الخطيرة الكامنة في المنطق الجديد. فقد استشعر أن التساؤل الطائش عن حقيقة الكليات يمكن أن ينتهي إلى إنفصال وشقاق بين عالم العقل وعالم الدين، وبين حركة التعليم الجديد والدين، وهو الأمر الذي كان سيؤدي إلى الخلط من شأن الدين والاستخفاف به.

لقد حذر دامياني من المجرى الذي كان الفكر الفلسفى يسير فيه، ولكن هذا التحذير فشل في الحينوله دون التساؤل عن صلاحية المذهب الأفلاطونى عن الكليات. إذ كان الشك الذى أبداه الكاردينال الكبير تجاه المنطق يبدو شكاً على غير أساس لأن النتائج المباشرة لاستخدام المنطق الجديد أكدت صلاحية الأفلاطونية بشكل قوى. وفي العقد الأول من القرن الثاني عشر قال القديس آنسلم، كبير أساقفة كانترىورى، أنه يمكن «للدين أن يبحث عن الفهم» من خلال الفلسفة العقلانية والعلم. كما أوضح كيف يمكن استخدام المذهب الواقعى للبرهنة على وجود الله. كما كان يجادل فى مناقشاته (التي عارضها توماس أكويناس فى القرن الثالث عشر، ثم أحياها فيما بعد كل من ديسكارطيس Descrates وليبنتز Leibnitz) بأنه مادامت

فكار أشياء res ، وما مدمنا نعمل في عقولنا فكرة عن « ذلك الذي لا يمكن أن تفكر فيما أعظم منه » ، أى الله . فإن الله موجود بالضرورة . وكان مكانة آنسلم الكبيرة ، كعالٍ مديس ، الفضل في تدعيم مناقشاته ، كما أوضحت أن البحث الفلسفى الجديد لم يكن بكل أى تهديد على الواقعية الأفلاطونية .

وعلى كل حال ، فإنه لم يلبث أن ظهر مذهب فلسفى مضاد . ففي العقد الثانى من القرن اتى عشر كان أحد كبار المدرسین البارزین في المدارس الفرنسية ، وهو روسيلين Rosselin ، اتخد موقفاً معارضًا لوجهة النظر الواقعية ونفى فرض آنسلم . إذ أعلن أن الكليات ست أشياء res ، ولكنها مجرد كلمات voces ، أو أسماء nomina ، أى أن الكليات سطحات استخدمت للتوضيح في السياق البشري ، ولكنها لا تقنع بأى وجود مستقل خارج ماق العقول الإنسانية الفردية . هذا الموقف الأساس عرف بالاسمية nominalism ، وهو مذهب الذي يعارض الواقعية realism؛ بشكل مباشر . وكانت النتيجة المباشرة لتعاليم روسيلين تتلخص في أنه بينما يختتم أن تكون الكليات موجودة فعلًا ، فإن وجودها لا يرتبط تكيرنا فيها . وبعبارة أخرى ، فإن العقل لا يمكن أن يصل إلى حقيقتها ، ولكننا نعرفها من لال الدين . فليس ثمة سبب ظاهري يدعى إلى الريبة في مذهب الاسمية nominalism : د كان موقف أتباع هذا المذهب تجاه قوى العقل الكامنة موقفًا يزيد من أهمية الدين . فمن لال الدين فقط كان يمكن التوصل إلى معرفة المفاهيم الكلية في الدين المسيحي . وبينما طان العقل ، انتهى روسيلين وأتباع مذهب الاسمية إلى جهالة مطلقة . فقد كان من الصعب على أى إنسان أن ينكر صحة إيمان روسيلين ، ولكن مبالغته في أهمية الدين كمنبع وحيد لعرقة المسيحية جعله هو والاسميين يتخدون موقفاً فكريًا أدى إلى اضطراب أسس المعرفة بسيجية ، على حين كانت الخلفية التي قام عليها التراث الأفلاطونى في العصور الوسطى أكرة دعمًا عقليًا للعقيدة الدينية .

وفي ثلاثينيات القرن الحادى عشر نشب نقاش واسع النطاق في المدارس الفرنسية بين موقف الواقعى والموقف الاسمى ، أى بين أتباع آنسلم ومؤيدي روسيلين ، ووقف المتعلمون من آل الكنيسة في شتى أرجاء ، أوروبا يرقبون الحوار الدائر في خوف مما قد يسفر عنه من نتائج . ان لابد لأبييلار أن يتتخذ موقفاً مؤثراً ومثيراً للغاية . ذلك أنه بوصفه أبرز أساتذة زمانه ، يعنى عقلية وأقوى شخصية في الجامعات ، كان لابد أن تكون لآرائه تأثيرات بعيدة المدى .

والحقيقة أن أبييلار كان قد تعلم على روسيلين ، ولكنـه كان يستمع أيضـاً إلى محاضرات الواقعيين . وكان يدرك تماماً أهمـية النقاش وأهمـية مشاركتـه فيه ، وحين طرح آراءه في ساحة النقاش تجنبـ تطرفـ المـعـهـودـ . وقد استنتجـ أبييلـارـ أنـ الكلـياتـ «ـ صـورـةـ عـامـةـ مـضـطـرـةـ »ـ .ـ وـ هـوـ ماـيـعـنـىـ أـنـهـ كـانـ صـورـاـ عـامـةـ تـطـورـتـ فـيـ العـقـلـ مـنـ خـلـالـ الـاستـبـاطـ منـ اـنـطـبـاعـاتـ عـامـةـ .ـ وـ مـنـ ثـمـ كـانـ رـأـيـهـ أـنـ الكلـياتـ لـمـ تـكـنـ أـشـيـاءـ أـوـ مـصـطـلـحـاتـ إـنـاـ مـفـاهـيمـ مـفـيـدـةـ وـ لـكـنـهاـ لـيـسـتـ حـقـيـقـيـةـ بـالـضـرـورـةـ .ـ وـ كـانـ ذـلـكـ مـرـقـتـاـ مـعـتـدـلاـ ،ـ وـ لـكـنـهـ كـانـ يـمـيلـ نـاحـيـةـ التـيـارـ الإـسـمـيـ ،ـ وـ مـنـ المـؤـكـدـ أـنـهـ أـلـقـىـ ظـلـلاـ مـنـ الشـكـ حـولـ حـقـيـقـةـ الدـعـمـ الـعـقـلـىـ لـتـعـالـيمـ الـدـينـ ،ـ عـلـىـ الرـغـمـ مـنـ أـنـهـ لـمـ يـنـكـرـ إـمـكـانـيـةـ حدـوثـ هـذـاـ إـنـكـارـاـ مـطـلـقاـ .ـ وـ لـوـ لـمـ يـكـنـ أـبـيـيلـارـ يـتـفـوقـ عـلـىـ الـفـلـاسـفـةـ الـمـعاـصـرـينـ ،ـ وـ لـوـ لـمـ يـكـنـ شـخـصـاـ عـدـوـانـيـاـ غـيرـ عـادـيـ يـشـاعـدـ أـتـبـاعـ كـثـيرـونـ مـنـ الـطـلـابـ ،ـ مـاـ اـسـتـرـعـتـ آـرـاؤـهـ الإـسـمـيـةـ الـمـعـتـدـلـةـ اـتـبـاعـ النـاسـ .ـ فـقـدـ ظـهـرـ وـ كـانـهـ يـقـودـ هـجـومـاـ عـلـىـ الـأـسـسـ الـأـفـلـاطـوـنـيـةـ لـلـفـكـرـ الـمـسـيـحـيـ ،ـ وـ لـاـشـكـ فـىـ أـنـ مـضـامـينـ فـلـسـفـتـهـ كـانـتـ إـلـىـ حدـ كـبـيرـ ،ـ تـهـدـفـ إـلـىـ هـذـاـ .ـ بـلـ إـنـهـ عـنـدـمـاـ عـبـرـ أـبـيـيلـارـ عـنـ اـسـتـنـاجـاتـهـ بـطـرـيـقـةـ مـعـتـدـلـةـ ،ـ كـانـ مـنـ الـواـضـحـ أـنـ اـتـجـاهـ فـلـسـفـتـهـ عـمـومـاـ يـسـيرـ فـيـ اـتـجـاهـ مـضـادـ لـلـتـرـاثـ الـأـدـبـيـ الـمـسـتـمـدـ مـنـ الـكـتـابـ الـمـقـدـسـ وـ كـتـابـاتـ الـآـبـاءـ .ـ لـمـ يـحـصـلـ أـبـيـيلـارـ عـلـىـ مـسـاعـدـةـ تـلـامـيـذـ ذـوـ الـمـيـولـ الـرـادـيـكـالـيـةـ الـمـتـأـجـجـةـ ،ـ التـوـاقـينـ إـلـىـ اـنـتـقـادـ أـيـةـ تـقـالـيدـ رـاسـخـةـ ،ـ وـ لـكـنـهـ أـثـارـ مـخـاـوفـ وـاسـعـةـ النـطـاقـ مـنـ أـنـ يـكـونـ زـعـيمـاـ لـلـشـبـابـ فـيـ عـمـلـيـةـ تـهـدـفـ إـلـىـ الإـطـاحـةـ بـالـنـظـامـ الـمـسـيـحـيـ .ـ فـقـدـ قـامـ وـاحـدـ مـنـ تـلـامـيـذـ أـبـيـيلـارـ ،ـ هـوـ أـرنـولـدـ الـبـرـسـكـيـ Arnald of Brescia ،ـ بـإـثـارـةـ قـرـدـ اـجـتمـاعـيـ فـيـ رـوـمـاـ وـأـعـدـمـهـ فـرـدـرـيـكـ بـرـبرـوـسـاـ فـيـ تـارـيخـ لـاحـقـ .ـ وـأـمـثالـ أـولـئـكـ التـلـامـيـذـ السـيـئـيـنـ السـعـمـةـ لـمـ يـكـنـ باـسـطـاعـتـهـمـ شـئـ سـوـىـ تـكـرـيسـ سـعـمـةـ أـبـيـيلـارـ كـعـنـصـرـ هـدـامـ يـثـلـ خـطـراـ جـسـيـمـاـ عـلـىـ الـمـشـلـ الـمـسـيـحـيـ ،ـ وـمـفـسـدـ شـرـيرـ يـغـوـيـ أـجيـالـ الشـبـابـ .ـ

كانـ أـبـيـيلـارـ رـجـلـاـ تـحـتـ المـراـقبـةـ ،ـ وـلـمـ يـلـبـثـ أـنـ سـقطـ .ـ وـيـبـدوـ أـنـهـ كـانـ بـهـ مـيـلـ إـلـىـ المـعـاكـسـةـ أـتـاحـ الفـرـصـةـ الـكـامـلـةـ أـمـامـ أـعـدـائـهـ لـتـدـمـيرـهـ .ـ فـقـدـ عـكـفـ عـلـىـ تـأـلـيفـ كـتـابـ حـولـ طـبـيعـةـ الـثـالـثـ ،ـ وـهـوـ مـوـضـوعـ كـانـ الـمـفـكـرـونـ الـفـرـيـبـيـونـ يـتـحـاـشـونـهـ دـائـيـاـ بـسـبـبـ الـهـرـطـقـاتـ الـتـىـ خـاصـ فـيـهـاـ الـلـاـهـوـتـيـوـنـ الـشـرـقـيـوـنـ حـينـ حـاـوـلـوـاـ أـنـ يـعـدـدـوـاـ ،ـ فـلـسـفـيـاـ ،ـ الـعـلـاـقـةـ بـيـنـ إـلـهـ الـأـبـ ،ـ وـإـلـهـ الـأـيـنـ ،ـ وـالـرـوـحـ الـقـدـسـ .ـ حـينـ ظـهـرـ كـتـابـ أـبـيـيلـارـ تـأـكـدـتـ أـسـوـاـ الـمـخـاـوفـ الـتـىـ كـانـتـ تـجـبـيـشـ بـصـدورـ رـجـالـ الـكـنـيـسـةـ الـمـحـافـظـيـنـ .ـ وـكـانـ قـدـ أـقـضـ مـضـاجـعـهـمـ حـينـ نـشـرـ كـتـابـهـ «ـ نـعـمـ وـلـاـ »ـ Sic et Non

الذى صاغه صياغة جدلية ، مع وضد ، آراء مختلف آباء الكنيسة فى المشكلات اللاهوتية . وقد سبق أن استخدم جرأتايان هذا المنهج نفسه فى كتاب الديكتيوم *Decretum* ، كما حدث فى كتاب اللاهوت القياسى الذى وضعه بطرس اللمبرادى فى منتصف القرن الثانى عشر باسم *Sentences* أى « الأحكام » ، كما أن كتاب « مجلل اللاهوت *Summa Theologica* » ، الذى ألفه توماس أكوبيناس استخدم نفس الأسلوب الجدلى فى المناقشة - مع فارق جوهري هو أنهم حلوا التناقضات الكامنة فى الفروض التى عالجوها على حين تركها أبييلار دون حل . وبدا وكأنه يسخر من آباء الكنيسة ثم يشكك فى صلاحية أعظم الأسرار المسيحية . وكان لابد من أن يدان بالهرطقة ويفقد مكانه الأكاديمى . وقد حالت المصائب الشخصية التى توالىت على أبييلار بينه وبين مواصلة البحث فى طبيعة الكلبات . وعلى أية حال ، فإن الفكر الأولى توسع فى قبول مؤلفات أرسطو إبان السنوات الخمسين التى أعقبت وفاة أبييلار ، مما غير النقاش الذى دار بين الواقعيين والاسميين فى النصف الأول من القرن الثانى عشر بشكل ما . وكان من المحتم أن يعجز مذهب أبييلار عن مسايرة العصر بسبب تأثير الفلسفة اليونانية والفلسفة العربية الإسلامية على الفكر الغربى . هذه الحقيقة لا تقلل من أهمية مذهب أبييلار فى الثقافة الراقية فى العصور الوسطى . فقد كان هو أهم من يتحدث باسم حركة البعد عن الواقعية الأفلاطونية *Platonic realism* التى كانت بمثابة اللحمة والسدادة فى عالم الفكر فى العصور الوسطى الباكرة . وقد انقضى القرنان التاليان فى تاريخ الفكر المسيحى فى صراع مع ماجاعت به هذه الطفرة الفكرية من مضامين .

كان مثل الإدعاء فى محاكمة بطرس أبييلار بتهمة الهرطقة هو سان برنان St. Bernard مقدم دير كليرفو *Clairvaux* الذى جعل من نفسه ضمير الكنيسة فى القرن الثانى عشر . ومنذ البداية اتخذ برنار موقفاً عدائياً تجاه جامعة باريس . وكان يشك فى أولئك الذين يتعلمون « مجرد المعرفة » : إذ أنه قال : « أن مثل هذا الفضول أمر يستحق اللوم » . كما أنه اتهم أبييلار وأمثاله بأنهم يرغبون فى « أن يتعلموا ، لا لسبب سوى أن يننظر الناس إليهم كمتعلمين ، وهو غرور باطل وسخيف » . وباعتباره خليفة بطرس داميانى فى الميدان الثقافى فى العصور الوسطى ، لم يكن يرى أية قيمة فى حركة التعليم الجديدة . أما المعرفة الدينية الوحيدة التى كانت يرجح بها ويضفى عليها كل القيم فهى الفنون الحرة ، التى كان يرى أنها يجب أن تكون فى إطار الهدف التقليدى المحدد بغرض توظيفها فى خدمة التعليم الكنسى .

وكان برنار يزعم أن القراءة والكتابة والتعليم ليست هي الطريق إلى الله . فكل ما يحتاجه المرء لتحقيق الخلاص هو « ضمير نقى وعقيدة راسخة » . هذه المقولات تبدو كما لو كانت تميز سان برنار باعتباره الزعيم المحافظ لبيله ، وكان يحب أن يرى نفسه في هذه الصور . ولكننا حين نفحص أفكاره ككل ، نجد أنها تبدو نوعاً من التحدي الشوري لعالم الفكر في العصور الوسطى الباكرة وشأنها في ذلك شأن أفكار أبييلار ومذاهبه ، على الرغم من أن أفكار برنار اتخدت اتجاهها مختلفاً بطبيعة الحال . لقد كان سان برنار هو لسان حركة التدين الجديدة التي عرفتها أوروبا القرن السادس عشر ، مثلما كان أبييلار داعية لحركة التعليم الجديدة . وتبدو النظرة البرنارية أبعد ماتكون عن روح الرجعية والمحافظة ، وإنما تتألق باعتبارها من أكثر مذاهب القرن الثاني عشر تضمناً للمبادئ الثورية .

وقد تعرضت سمعة برنار لكثير من تقلبات الأحوال مثلما حدث مع أبييلار . ففي العصور الوسطى كان يحظى بتمجيل كبير ، كما كان يصور في غالب الأحيان ( على الرغم من أن الذين عرقوه شخصياً لم يصوروه في هذه الصورة ) كنموذج للقديس الملائكي . ونظراً لعاطفته وإيمانه الراسخ ، فإنه لم يحظ بالقبول لدى الكتاب المحدثين قط ؛ إذ أنهم تصوروه رجالاً كثيرون الشكوى والتذمر ، متغطرساً ، عصايباً . والترجمة الوحيدة التي كتبت في صالح سان برنار في القرن العشرين هي تلك التي نشرت في مناسبة الذكرى الشمافية لوفاته سنة ١٩٥٣ م وكتبها الرهبان السترشيان . ذلك أن تعصبه وعدم تسامحه يجعل منه شخصية ينفر منها الذوق الحديث ، ولكننا كلما أوغنا في دراسة ثقافة العصور الوسطى اكتشفنا المزيد من تأثيره البعيد المدى على هذه الثقافة . وليس من السهل أن نحب برنار ، ولكن من المستحيل أن نتجاهله ، أو حتى نبالغ في أهميته بالنسبة لتطور حضارة العصور الوسطى .

كان برنار سليل إحدى الشرائع العليا في طبقة البلاء الفرنسيين . وقد أمضى شبابه فيما يشغل أي محارب أرستقراطي ، ولكنه تمرد على أخلاقيات الطبقة التي ينتمي إليها ، ومر بتجربة تحول قوية وجهته صوب الحياة الدينية ، كما حدث فيما بعد مع سان فنسويس وسان اجنازيوس ليولا اللذين انحدرا من أصول اجتماعية مشابهة . وعلى حد تعبير العصور الوسطى صار « جندياً من جنود المسيح » ، أي أنه صار راهباً . وانضم إلى طائفة الرهبان السترشيان الجديدة ، وهي الطائفة التي تزعمت حركة النسك والتقصيف في مناطق شمال الألب ، وأخذ معه بعضاً من أصدقائه البلاء . وما بث أن عين رئيساً لدير كليروفو

السترشيانى . وكان هو أشهر عضو في طائفته ، كما أن شهرته ساهمت في النمو السريع للحركة السترشيانية . وعلى أية حال ، فالواقع أن برنار قد أخطأ وجهته : إذ أن طبيعته المتقلبة لم تكن تناسب الحياة التأملية . فقد كان رجلاً على درجة من التعقيد والحيوية بحيث لا يصلح أن يكون راهباً من رهبان القرن الثاني عشر ، كما كانت أخلاقه السيئة و موقفه المتغطرس نتيجة لعدم قدرته البقاء في ظل قيود الدستور السترشيانى ووطأة الشعور بالذنب الذى تعاظم لديه حينما قضى السنوات العشرين الأخيرة من حياته بعيداً عن ديره .

وقد أتاحت شهرة برنار بوصفه زعيماً للسترشيان الذين حازوا الإعجاب ، وشخصيته الفذة ، ووضعه كمتحدث غير رسمي باسم حركة التدين الجديدة ، كل هذا أتاح له الفرصة لكي يلعب دوراً عظيماً في المجتمع . وفيما بين سنة ١١٢٥ وسنة ١١٥٣ ، كان برنار يبدو وكأنه سيد الكنيسة الغريبة . فقد كان يصنع البابوات ، ويخطب في الملوك ويعثثهم على الحركة ، ويدعى إلى الحملات الصليبية ، ويسدى النصائح إلى رجال الكنيسة . وقد أدان اليهود ، ثم منع المذاياح الجماعية ضدهم ، وعموماً ، فقد جعل من نفسه مصدر إزعاج للآخرين . ولدينا مثال على سلوكه في التزاح حول الانتخابات للبابوية سنة ١١٣٠ والذي كان نتيجة لانقسام هيئة الناخين . فقد انتخب أغلبية ضئيلة أناكليت الثاني Anaclet II ، ولكن الكرادلة البارزين اختاروا إنوسنت الثاني Innocent II . وأعلن برنار أن الأصوات يجب أن تخضع لعملية تقييم ، ولا يكفي عددها ، وبهذا ضمن عرش البابوية لإنوسنت الثاني . ولأن قاعدة الانتخاب بالأغلبية كانت هي الطريقة الشائعة في القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، فإن المعاصرين لم يغفلوا عن حقيقة أن برنار قد تصرف بطريقة مغرضة ، لأن إنوسنت الثاني كان واحداً من تلاميذه . والقراءة المتأنية الفاحصة لرسائل برنار البالغة الكثرة تكشف عن أمثلة كثيرة مشابهة من الأحكام التحيزية . كما أنه كان قاسياً في انتقاداته لطائفة الرهبان الكلوبيين . وأخذ على عاتقه مهمة التحقيق من شأن فن العمارة الكلوني ، الذي كان في رأيه شديد البهرجة ولم يكن خشنًا بما يتفق مع روح الهدوء والتتشف ، كما أنه لم يتورع عن مهاجمة سوجيه مقدم دير سان دوني ، الذي اتهمه بمحاصبة رفاق السوء بشكل كان يعرض روحه للخطر . وقد اشرحت صدور الكثيرون من رجال الكنيسة سرّاً حين انتهت الحملة الصليبية الثالثة ، التي دعا إليها برنار ، بكاثرية . وتعجب برنار وتساءل عن السبب في أن الرب قد خذله على هذا النحو ، ولكن ذلك لم ينبع من مواصلة التصرف كما لو كان هو المتحكم في

شنون أوريا . وقيل في بعض الأحيان إنه كان زعيم أوريا المسيحية طوال حياته . ومن المؤكد أن نفوذه كان كبيراً ، ولاشك في أنه كان يرى نفسه على هذه الصورة ، بيد أن سيطرته على الأماء الكنسيين والعلمانيين كانت تبدو أكبر من حجمها الواقعى . إذ وصل الملوك والبابوات إلى حد الشعور بأن أى خطاب أو محاضرة يلقاها سان برنارأشد بمحة تعودوا أن يتحملوها ، ولكنهم غالباً ما كانوا يتوجهون ما يطلبون منهم .

كان ما يريد سان برنار هو الإصلاح الأخلاقي لأوريا ، أى التنظيم الصارم للحياة وفقاً للتعاليم المسيحية . ولم يكن أقل من هيومبرت وهيلبراند في نزعته التطهيرية ، وكان يريد في خلق مدينة الله على الأرض ، ولكنه لقى القبول لأنَّه ألم نفسه باستخدام النهج الأخلاقي لتحقيق هذه الفائدة ، على عكس هيومبرت وهيلبراند . وكان هذا هو السبب في استعداد قادة المجتمع للتسامح معه : فقد كان من كبار التدينين وكان يحظى باحترام الجميع ، كما كان مبشرًا مفوهاً وفصيحاً للغاية اتخذ لنفسه دور ضمير أوريا الأخلاقي ، إلا أنه لم يكن يتمتع بأية سلطة رسمية ، فلم يكن هو البابا ، كما أنه لم يوقع عقوبة الحرمان على أحد ، ولم تكن له سلطة خلع الملوك ، وكان الملوك ورجال الكنيسة على استعداد لسماع خطبه ومواعظه لأنه لم يكن يتدخل في شؤونهم بطريقة تعرق زيادة سلطتهم أو تعرقل سياساتهم المعادة .

ولم تكن أهمية سان برنار نابعة من مناشدته لزعماء المجتمع ، وإنما جاءت هذه الأهمية من مذاهب الدينية وعذه على أدوات المناجاة العاطفية الهائلة حركة التدين الجديدة ، لكي يزيد من سرعة حركة تحول المسيحية في العصور الوسطى . وفي هذا الصدد واصل سان برنار أعمال دامياني وجهوده ، وزاد من تكثيف الجوانب العاطفية في حركة التدين الأوروبية ، كما مهد الطريق أمام سان فرنسيس الآسيسي St. Francis of Assisi . كذلك فإنه كان ، مثل دامياني ، معادياً للتفكير ، فوجه انتقاداته المزمرة إلى أساتذة المدارس الفرنسية لمحاولتهم إيجاد طريق عقلاني للحقيقة الألهية ، ولكنه لم يقنع مثل أبييلار بأن يكون هناك مدخل وحيد للألوهية ير من خلال الوسائل التقليدية عن طريق الدين والأسرار المقدسة . فقد كان يؤمن بالتجربة الدينية المباشرة ، أى الاتصال بين المحب والله والروح المسيحي . وقال إن غاية الدين هي « معرفة يسوع ، ومعرفة يسوع مصلوياً » - أى معرفة المسيح ليس في جلاله ، وإنما في تصعيديته بذاته . وللمرة الأولى في تاريخ العصور الوسطى جعل لاهوت سان برنار الحب في مكانة أعلى من الإيمان . وفي رأي سان برنار أن الاتصال بين الله والإنسان يقوى كثيراً بشفاعة مريم المقدسة « إن العترة ،

هي الطريق الإلهي الذي جامنا المخلص منه». وهي «الزهرة التي تستقر عليها الروح القدس». لقد لعب سان برنار دوراً رائداً في تطور مذهب العذراء الذي يعد واحداً من أهم مظاهر حركة التدين الشعبي في القرن الثاني عشر. ولم يكن هو مبتدع المريمية؛ فقد اكتشف رجال كنيسة العصور الوسطى أن هذا المذهب كامن في الأنجليل نفسها. ولكن مريم العذراء لعبت دوراً ثانياً للغاية في الحركة الفكرية في العصور الوسطى الباكرة، ولم يحدث سوى عند ظهور المسيحية العاطفية في القرن الحادى عشر أن بدأت تلعب دور شفيع الإنسانية الأولى لدى الرب. فقد تم تصويرها في صورة الأم المحبة للجميع، والتي تتسع رحمتها اللانهائية لكافة من ينشدون المساعدة بقلب تائب محب، وتقديم لهم إمكانية الخلاص. وقد ساهم سان أنسelm وبعض تلاميذه مساهمة هامة في النمو السريع لمذهب العذراء في نهاية القرن الحادى عشر، ولكن سان برنار كان هو الذي جعل المريمية مذهبًا هاماً في الإيمان الكاثوليكي، وجعل منه مذهبًا تعدى التعاليم الدينية الصارمة بحيث يشري الرؤية الفنية والأدبية في العصور الوسطى العالية إثراً كبيراً.

وهكذا، بفضل تعاليم برنار تصير مريم العذراء جانبًا إضافياً من جوانب الألوهية وتساعد الآبن والروح القدس في التوحيد بين الإنسان والرب. ولكن هناك مدخلان قائمانًا ومحكنا ومباشرًا؛ هو الطريق الصوفى للرؤبة الجمالية. ومذهب برنار هو الذى يضع الاتجاهات الصوفية فى لاهوت داميانى موضع التحقيق. ولم يكن مقدم دير كليرفو هو المتحدث الوحيد باسم الطريق الصوفى للاتحاد بالرب فى منتصف القرن الثانى عشر. ففي غمار الجو الدينى المشحون عاطفياً فى ذلك الزمان، كان لابد لفكرة التجربة المباشرة مع الألوهية أن تلقى قبولاً واسعاً النطاق. وفي أيام برنار قام بعض الكتاب فى دير سان فيكتور فى باريس بكتابته بعض الآداب الصوفية ولكن برنار كان هو أقوى داعية إلى المدخل الصوفى إلى الألوهية فى الفترة ما بين ظهور داميانى وظهور فرنسيس. وفي المقاطع الأخيرة من الكوميديا الإلهية يجعل دانتى، بما تتميز به من فطنة وحذق، سان برنار مثلاً للرؤبة الجمالية فى مسيحية العصور الوسطى. لقد كان الاتحاد الصوفى مع الرب عند برنار أسهل كثيراً مما هو عند أوغسطين وآباء الكنيسة. فهو يقول إن أي إنسان يملأه الشوق المضطرم إلى الاتحاد بال المسيح لدرجة أنه «يرغب فى ذلك بشدة، ويتعطش إليه بعماسة متلهبة، ويغول على الأمل فى هذا الاتحاد دون كلل أو ملل، وحيثئذ سوف يشعر بنفسه بين أحضان العروس وسوف يتلقى فيضاً حلواً

من الحب الإلهي » ، وسوف تعانى روحه « ذلك الموت الذى تعانى الملائكة » . ولسوف يهرب من الأشياء المادية فضلاً عن هرمه من الأفكار والصور المتعلقة بها والتى تؤرقه ، كما أنه سينعم بنعمة التأمل : أى أنه سوف يدخل فى علاقة نقية من « صورة النقاء ومثاله » .

هذا المذهب الصوفى هو الذى يشكل الشورة الأكثر شمولًا فى الفكر资料ي ، لأنه إذا أمكن للروح أن تهرب فى حياتها الحاضرة من قيودها البشرية على هذا النحو ، فما هي ضرورة الكنيسة وأسلوب أسرارها المقدسة كوسيلة للخلاص ؟ إن الكنيسة والأسرار المقدسة ضرورية باعتبارها تمهدًا للرؤى الجمالية على حد تعبير برنار الذى يضيف إنها ضرورية أيضاً لأولئك الذين يعجزون عن الحياة الروحية الخالصة . ولكن أولئك الذين اتبعوا التدريبات الروحية التى اقترحها برنار تخلوا فى الواقع عن ضرورة الوسائل الكنيسية للخلاص : إذ أنهم دخلوا فى علاقات مباشرة مع الألوهية ؛ أى أنهم ماتوا موت الملائكة ؛ وهو مايعنى أنهم صاروا هم الأطهار السماوين . وحينما نزل أولئك القديسون الملائكيون من عليائهم الروحية - أى عندما تخلوا فى نفس اللحظة عن معاشرة العروس الإلهية - فمن ذا الذى سيخبرهم عن ماهية الحقيقة ومن ذا الذى يمكنه أن يفرض سلطانه عليهم ؟ هل هم القساوسة ، وزراء المسيح الرسبيون ؟ كم من هؤلاء القساوسة ظفروا بالرؤى الجمالية ، وكم منهم عانى تجربة العناء السماوى ؟ وهل يمكن لأمثال هؤلاء أن يحكموا الملائكة ؟ هذه هي الأسئلة البارزة التى أثارتها الآراء البرنارية ولم يحدث أن أثيرت هذه الأسئلة بشكل ضمنى فقط . إذ أن برنار الذى كانت وظيفته الوحيدة فى الكنيسة هي وظيفة مقدم لأحد الأديرة السترشيانية الصغيرة ، كان يفترض فى نفسه صلاحية الحكم على الكنيسة ورجالها فى زمانه . واكتشف أن « هناك فساد ملحم يزحف فى سائر أوصال المسد الكنسى » . وهو داء عضال لاسبيل لشفائه نظرًا لاشرائه ، كما أنه بالغ الخطورة بسبب عمقه ورسوخه . وقد أعلن برنار من موقعه الملائكتى « أن الوباء الذى يجتاح الكنيسة وباء داخلى ولا يمكن شفاءه » . فرجال الكنيسة في زمانه « بعظمتهم البهرجة الزائفة » و « سلوكهم الشائن » قد خانوا رب « فهم قد حازوا شرفًا قدموهم بفضل خيرات رب ، على حين أنهم لاينعملون شيئاً ، شيئاً أو خيراً ، للرب » . والأساقفة الكبار هم « وزراء المسيح الدجال » . لقد صارت الكنيسة من أملاك « شيطان الظهيرة » المسيح الدجال الذى « لاشك فى أنه ابتلع كل أنهار وسيول الأقويا » . والعصر النهائى الذى يتحقق فيه سفر الرؤيا هو فقط الذى سوف يشهد قضاء المسيح على المسيح الدجال « بفضل الضياء المنبعث من مقدمه » .

وإذا ما قارنا أقوال رئيس دير كليرفو ، التي سرت في كل الجاه ، بأكثر تصريحات أبييلار تطوفا ، لبنت لنا تصريحات أبييلار معتدلة في قصتها . ففي كلام برنار عن الكنيسة تصير حركة التدين الجديدة خارجة عن نطاق كل سيطرة وتحول ضد النظام القائم . ولم يحدث أبداً أن فكر أحد باتهام برنار بالخطأ العقدي ، ولكن كتاباته هي أكثر المصادروضوحاً وأهمية بالنسبة لكثير من المذاهب التي نشرتها الحركات الهرطقة في الشطر الأخير من القرن الثاني عشر ، ثم في القرن الرابع عشر . ففي جميع هذه الحركات توضع سلطة القديس الملائكي قبل السلطة الرسمية للجهاز الكنسي وفوقها ، كما أن الأخلاقيات الفردية تحجب المنصب الكنسي . ودرجما قصد من برنار باعتماد المذهب الدوناتي ، ففتح الطريق لرواج المبادئ الدوناتية في آخريات القرن الثاني عشر . لقد كانت مذاهبه تمثيلاً مسبقاً لتعاليم يواقيم الفلوري ٥٢- chim of Flora ، الذي كان راهباً ومهندساً معمرياً من جنوب إيطاليا ، ظهر بعد قرن من الزمان . ولم يقل برنار إن البابا هو أداة المسيح الدجال ، ولكنه أدان كل درجة أخرى في الجهاز الكنسي من كبار الأساقفة والشمامسة باعتبارهم خداماً « لشيطان الظهيرة » . وما كان على يواقيم ، فيما بعد ، سوى أن يضيف أن نائب المسيح هو بالفعل نائب المسيح الدجال لكي يصل إلى لب نظرته الثورية . وحتى الفكرة الأخروية القائلة بأن العالم قد دخل عصر المسيح الدجال ، وأن قيوم المسيح سيحدث في أعقاب هذا العصر ، وهي الفكرة التي اتخذها يواقيم أساساً للاهتمام في التاريخ - هذه الفكرة تتجلى واضحة في كتابات برنار .

إن النمو الفكري في أوروبا ، بما اتسم به من غموض وما خلفه من نتائج متعددة الجوانب ، يتجلّى حيا في النظرة البرتارية . فهي نظرة رجعية محافظه ومعادية للفكر من بعض النواحي ، لأن برنار كان يرى مخاطر حركة التعليم الجديدة ، ويدرك المضامين المندورة بالشر في شخصية أبييلار وفلسفته ، ولكن برنار من جانبه كان يوجه حركة التدين الجديدة في اتجاهات لم تكن الكنيسة في أواخر القرن الثاني عشر قادرة على السيطرة عليها . ذلك أنه حين رفع القديس التطهري إلى مكانة تسمى فوق مكانة زواره المسيح ، وحين أصدر حكامه المنعازة على القساوسة وأدانهم بأنهم أدوات المسيح الدجال ، أعلن ميلاد المذاهب التي قيض لها أن تشكل الخطوط العامة للهرطقات الشعبية . لقد أعطى برنار للكاثوليكية العصور الوسطى بعداً عاطفياً جديداً أثراها وأعاد لها حياتها ، ولكنه في الوقت نفسه يجب اعتباره أول من حفر قبر السلطة الكنسية .

#### ٤ - الأدب والمجتمع في القرن الثاني عشر :

كان النمو الفكري في القرن الثاني عشر يتضمن الأداب الإنسانية شأن سائر أشكال الفكر والمشاعر . فقد شهد ذلك القرن تزايداً كبيراً في حركة التعليم . كما شهد تطور الدوافع الهامة الجديدة للتعليم والتي كانت ذات تأثير قوى على الأداب الأوروبية حتى القرن العشرين ، إلى جانب خلق الأداب الشعبية للمرة الأولى . ذلك أن أحداً من كتاب العصور الوسطى الباكرة ، باستثناء سان أوغسطين ، وربما بوئثيوس وعدد قليل من الشعراء الأنجلو سكسون ، لا يجد من يقرأ مؤلفاته اليوم لأغراض أخرى غير أغراض التاريخية البحتة . وعلى أية حال ، فقد أُنجب القرن الثاني عشر الشعراء الفرنسيين ، والاسبان ، والألمان الذين مازالت مؤلفاتهم تحظى بحفاوة وتقدير النقاد الأدبيين وتحتذب جمهورة من القراء . هذه المؤلفات ، التي كتبت غالبيتها باللغات الشعبية ، تقتل صورة حية من مثل وأخلاقيات المجتمع الأخرى ، لاسيما في أوساط ملوك الأرض . وليس هناك جانب من جوانب التغير الثقافي في القرن الثاني عشر أكثر صعوبة في تقييمه من المدلولات الفكرية والثقافية للأشكال الأدبية الجديدة .

فما هي نوعية الناس الذين كانوا يكتبون الأدب في القرن الثاني عشر ؟ لقد كانت الغالبية العظمى من الكتاب ، حتى الذين كتبوا باللغة الدارجة ، ما يزالون من رجال الكنيسة . ولكن بدلاً من الكتاب الرهبان الذين كانوا هم الغالبية من قبل ، والذين قيمت بهم الفترة السابقة على سنة ١١٠٠ م ، يكشف القرن الثاني عشر عن كتابات غزيرة كتبها القساوسة ، الذين كان معظمهم من العاملين في الكاتدرائيات . وكانت هناك فئة جديدة من الكتاب هم طلبة الجامعات ، الذين كانوا من رجال الكنيسة في مناطق شمال الألب . وفضلاً عن القساوسة ، الذين أنتجت تراثهم الشطر الأكبر من أدب القرن الثاني عشر ، ساهم العلمانيون ، للمرة الأولى في العصور الوسطى ، في الأدب الأوروبي ، ذلك أن كثيرين من النبلاء ، لاسيما في شمال إيطاليا وجنوب فرنسا ، ثم غرب ألمانيا أواخر القرن الثاني عشر ، كانوا ذوي حظ من التعليم كبير ، وصار بعض أبناء الأرستقراطية الألمانية والفرنسية مؤلفين يكتبون بلغاتهم المحلية . وكانت الضرورة تقتضي أن يكون هناك عدد كبير من البروجوازيين القادرين على القراءة والكتابة لإعداد التقارير والمشاركة في المراسلات المتعلقة بالعمل . ولم يحدث سوى حوالي سنة ١٢٠٠ أن بدأ أدب بروجوازى متمايز في الظهور .

لقد كانت اللغة اللاتينية ، في أخيريات القرن الثاني عشر ، ما تزال هي اللغة المستخدمة دون غيرها في الموضوعات ذات الطابع الفنى والفكري : مثل الفلسفة ، واللاهوت ، والقانون ، ووثائق الكنيسة والدولة . وظلت اللاتينية هي اللغة الأكاديمية العالمية حتى القرن الثاني عشر . وما تزال شئون الكنيسة الكاثوليكية توجه باللغة اللاتينية إلى حد كبير . ولكن بعد سنة ١٢٠٠ م بدأ استخدام اللغات المحلية في العمل الإداري وساحات القضاء في الممالك الوطنية النامية . وفي القرن الثاني عشر كان ما يزال هناك قدر هائل من الأدب يكتب باللغة اللاتينية ، بل إن بعضًا من أفضل القصائد اللاتينية ظهرت بعد سنة ١١٠٠ م ، كما أن الطقوس الكنيسة الكاثوليكية ورثت تراثاً غنياً عن القرن الثاني عشر ؛ مثل الترانيم المربجورية في صيغتها المعروفة اليوم ، ومثل قصائد سان برنار وترانيمه الدينية .

لقد شهد القرن الثاني عشر كذلك ظهر ماعرف باسم « الشعر اللاتيني العلماني »؛ وهو عبارة عن قصائد عاطفية وأغانيات تدور حول موضوعات غير دينية . وكانت تلك أشعاراً كتبها الدارسون الجوالون على حد التعبير الشائع ، والذين يقصد بهم طلاب الجامعات . وفي هذا الشعر تعبير عن الشكل النمطي للطالب في أي عصر من العصور ؛ بضموجه المحبط ، واستخفافه الظاهري بالأمور ، ومقارناته العاطفية والمرات التي يقبل فيها على شرب الخمر . وأفضل ماتبقى من قصائد الطلبة كتبها اثنان من خريجي جامعات العصور الوسطى هما : كبير الشفراء Archpoet <sup>(٤)</sup> ، الذي كان كاتبها في حاشية المجلس الاستشاري لفرديريك ببروسا ، والرئيس Primate ، الذي كان رجل قانون كنسى بارزاً في كاتدرائية أورليانز . غالباً ما تردد الإشارة إلى هذه القصائد العاطفية باسم الشعر الجوليardi- Golirdic poet- ry ، لأن كثيرة منها مكرس بطريقة هزلية إلى من يسمى جولياس Golias أو جولييات Go liath ، ويفترض أنه مرادف للشيطان . هذه القصائد « الشيطانية » التي تحض على مغريات الحياة الماجنة ، فسرت في بعض الأحيان ( لاسيما من جانب الباحثات العاطفيات )

٤ - يُعرف باللاتينية باسم Archipoeta وهو شاعر لاتيني مجهر . وقد أطلق عليه هذا الاسم تعبيراً عن إعجاب الجوليardiens Goliards ( مجموعة من الشعراء الجوالين ينسبون إلى أب أسطوري هو Golias ) به . وكان واحداً من أفضل الشعراء الجوالين ، امتدح في قصائده الحب والخمر والنساء . ويبدو من قصائده أنه عاش في ريف منطقة الراين بألمانيا . وقد انتقد الكنيسة وتتناول قصيدته الشهيرة « الاعتراف » قصة شاعر يخوض في الرذيلة والخمر والنساء ، وهي مصدراً إلهاماً إلى قهقه له الطريق إلى الفردوس . وفي أشعاره يتمنى أن يموت في حانة خمر . ( المترجم )

على أنها تقرير دقيق عن الحياة التي كان طلبة الجامعة يحيونها ، والمثل والقيم التي كانت سائدة فيما بينهم . وهذا الرأى لا يقصد للنقد أكثر مما يقصد التفسير المماطل لما يكتبه الطلاب الأميركيين المعاصرون في صحفهم . إذ كانت الحمر ، والنساء ، والفناء تُمثل جزءاً هامشياً في حياة طلاب القرن الثاني عشر ، بل إنها كانت أقل أهمية مما هي في حياة طلاب اليوم .

إن الموقف المستهان بالهيكلية الكنيسة ، والذى يفرض نفسه من ثواباً القصائد الجبولياردية يحمل بعض الأهمية والمفزي ، ولكن علينا أن نتذكر أن مؤلفى هذه القصائد كانوا من موظفى الكنيسة . ومن الواضح أن القصائد الجبولياردية أكثر دينوية من ترانيم سان برنار التى كرسها للعذراء ، ولكن مسحة التشاؤم الشبابية الواضحة فيها لا تخفي ما وراءها من إخلاص عميق للدين فى العصور الوسطى . وفي تقدير الشعر الجبولياردى وما يشابهه من شعر الطلبة فى القرن الثانى عشر ، ينبغى التأكيد على أن أولئك الكتاب الذين أعلناوا أنهم عقدوا العزم « على أن يستقطوا جثثاً هامدة فى الحانة » هم أنفسهم الذين كانوا يستمعون بانتباه شديد إلى محاضرات أبييلار ومواعظ برنار . وبعد أن أنهى كبير الشعراء Archpoet وصف حياته الماجنة كسكنير ، مقامر ، وزير نساء يتسلل إلى الرب كى يمنحه الرحمة والخلاص ، كما يطلع إلى تحية « الملائكة الذين ينشدون القدس لخلاص الأرواح فى فرح أبدى » . لقد كان الشعر الجبولياردى تعبيراً عن مدى التنوع والتعمقى فى حياة القرن الثانى عشر ، ولكنه لا يصلح دليلاً على الموقف العلمانى الحقيقى . فعلى العكس ، يوضح هذا الأدب كيف أن موجة التدين الجديدة قد قللت من حدة عصيان الطلاب ، وكيف ساعدت على تحويل البرهيميين الشبان فى المى اللاتينى إلى رجال مسئولين ولم يكتب لطيشهم ونزقهم أن يبقى سوى فى صورة خيالية يرسمها الختنى إلى الماضي .

لقد توارت إنجازات الأدب اللاتينى فى القرن الثانى عشر خلف ظلال المؤلفات الكثيرة التى كتبت باللغات المحلية آنذاك . فقد كان من الشائع فى الأوساط العلمانية فى العصور السوطى الباكرة أن تستخدم اللغة المحلية فى المحادثات العادية . ولكن العمل الأدبي الوحيد الذى كُتب قبل سنة ١١٠٠ ، أو سنة ١٠٥٠ - لأن هناك صعوبة كبيرة فى تحديد تاريخ هذه الأعمال الأدبية - يتالف من الشعر الأنجلو - سكسونى الذى تعتبر قصيدة البيوفولف Beowulf wulf خير مثال عليه . فاللغة الفرنسية ، التى ظهرت بشكل متمايز منذ القرن التاسع

ابشاقا من اللغة الرومانية *lingua romana* التي كانت هي الصيغة الدارجة من اللاتينية الكلاسيكية ، أنتجت أول مؤلفاتها الأدبية قبل أو بعد سنة ١١٠٠ بعشرين سنة أو ثلاثين سنة . كذلك بدأ استخدام اللهجات الرومانيسية الأدبية في التعبير الأدبي في الوقت نفسه تقريبا ، وربما بعده بقليل . ولم يظهر الأدب الألماني المحلي سوى عند نهاية القرن الثاني عشر، أما في إيطاليا ، حيث كانت اللغة اللاتينية ذات تأثير شديد على الأدب الشعبي ، فإن المؤلفين لم يبدأوا في استخدام اللغة الدارجة سرى في النصف الثاني من القرن الثالث عشر . وقد أدى الفزو النورماني لإنجلترا ، وما نتج عنه تحويلها إلى تابع ثقافي لفرنسا ، إلى إعاقة الأدب المحلي الإنجليزي حتى القرن الرابع عشر . والحقيقة أن غالبا من اللغة الفرنسية الهجينة ظل يستخدم في السجلات القانونية والحكومية الإنجليزية حتى منتصف القرن الخامس عشر .

وأهم المؤلفات الأدبية التي كتبت باللغة المحلية في القرن الثاني عشر ، سواء من حيث عددها أو من حيث أهمية عناصرها الأساسية وأساليبها الفنية هي تلك التي كتبت بلهجات جنوب فرنسا وشمالها . إذ أن أي قارئ للأدب الفرنسي الغزير في القرن الثاني عشر لا بد وأن يرى للوهلة الأولى انعكاسا لبعض الجوانب الهمامة في حركة التغيير الفكري والاجتماعي ، ولكن هناك خلافا بين العلماء حول مدى مباشرة هذا الانعكاس ودقته . ذلك أن مؤرخي الأدب غالبا ما يأخذون الروايات الواردة في مصادرهم بقيمتها الظاهرية ويقبلونها كما لو كانت صوراً دقيقة لأخلاقيات وقيم الطبقة الحاكمة في القرن الثاني عشر ؛ أما المؤرخون السياسيون الأكثر حنكة فإنهم يبذلون ما في طاقتهم لتجاهل الروايات الأدبية ويعتبرونها وجهات نظر مشوشة على أحسن الفروض ، ويررون فيها بعداً عن حقائق الحياة في العصور الوسطى بدرجة تجعلها لاتصلح برهانا تاريخيا على أسوأ الفروض . أما الدراسة والبحث التاريخي الحديث ، والذي يرتبط بمنظور اجتماعي واسع ، وتحكمه الحساسية تجاه حالات الوعي والصيغ التي تأخذ شكل النظم والمؤسسات ، فقد اكتشف في أدب القرن الثاني عشر دلائل على تغيرات شاملة في المشاعر تركت بصماتها على طوائف هامة في عالم العصور الوسطى .

ويمكن تقسيم تراث الشعر المحلي الفرنسي في القرن الثاني عشر إلى مجموعات ثلاث متساوية : أولها أغنيات الرموز *Chansons de Geste* ثم أغانى الترويادور ، ثم الملحمة الرومانسية التي هي من نتائج التأثير المتبادل بين الشكلين الأولين . وكانت أغنيات الرمز

عبارة عن قصائد ملحنية طويلة ترتبط بشمال فرنسا وتصور أعمال البطولة وغيرها من جوانب حياة النبلاء الإقطاعيين . ومن المؤكد أنها كتبت لتسليمة البلاط الأرستقراطي ، وربما كانت قصصاً متداولة شفوية ، ثم ازدادت ببطء على مدى ثلاثة قرون قبل تدوينها في نهاية القرن الحادى عشر أو مطلع القرن الثانى عشر . وكانت هذه القصائد مبنية على المروادث ، التى نعرف بعضها من المصادر التاريخية ، والتى حدثت فى العصر الكارولنجي . هذه القصائد الملحمية ، التى كتبت لتسليمة النبلاء الإقطاعيين الفرنسيين ، يفترض أنها تصور كبار السادة الإقطاعيين فى الشمال资料 فى الصورة التى كانوا يعيشون أن يروا أنفسهم فيها . وجاءت النتيجة صورة مثالية للحياة الإقطاعية ، ولكنها صورة يمكن التعرف على ملامحها من خلال ما نعرفه عن الحياة الإقطاعية من المصادر غير الأدبية ، بل إنها تؤكد هذه المعرفة تأكيداً حياً فى كثير من الأحيان . أما الأدب الأيبيرى المسيحى فقد بدأ حوالى منتصف القرن الثانى عشر بالملحمة الأسبانية الكبيرة « ملحمة السيد Cid »<sup>(٤)</sup> ، التى هي رواية عن أعمال محارب أسبانى شهير فى القرن الحادى عشر ، والأفكار والمشكل والمواضف التى تعبّر عنها ملحمة السيد هي ذاتها التى تعبّر عنها أغنيات الرمز الفرنسية .

إن هذه الأغنيات تصور الإقطاعيين فى صورة زعماء المجتمع : كما أنها تصور الملك - الإمبراطور بعيداً فى أحسن الأحوال ، وفي أحوال أخرى تصوره ضعيفاً وجلاً ، أما رجال الكنيسة فتصورهم ك مجرد مساعدين للنبلاء الإقطاعيين ، وتصور الفلاحين فى صورة قوة اجتماعية يكن تجاهلها ، فليس لهم من وظيفة سوى أن يكدرها ويبدوا من أجل سعادتهم ، وتحصدتهم مجازر الحروب الإقطاعية حين تنشب ، ولا يكاد سكان المدن يظهرون فى صفحات

٤ - « ملحمة السيد » Cantor De Mio Cid عبارة عن قصيدة ملحنية تستالية كتبها شاعر مجهول عند مطلع القرن الثالث عشر . وهى تتناول مغامرات Ruy diaz de Bivar أو السيد كانبيادور Cid Cam-peador ( وهو بطل الملحمة ) من صغار النبلاء القشتاليين عمل فى خدمة الملك ألفونسو السادس الذى أرسله فى بعثة إلى أشبيلية لتحصيل الجزية ، ثم تفاء الملك بتهمة تتعلق بهمته سنة ١٠٨٨ ، وقد بيّن ببيان خدماته إلى حاكم سرقسطة المسلم وأحرز شهرة واسعة فى معاركه ضد المسلمين ، وخلال تلك الفترة عرف باسم السيد Cid وهو اشتقاق من كلمة السيد العربية ) وقد خلد باعتباره بطلاً إسبانياً عظيمًا ، وقد خلط الشاعر بين الحقائق التاريخية وعدد من الأساطير والمأثورات الشعبية ، فهو لا يكتفى بتصوير « السيد » فى صورة الملك الشجاع الكامل ، ولكنه يجعل منه مسيحياً تقىاً كرس حياته للقتال ضد أعداء المسيح .

انظر : الدراسة التى أعدّها الدكتور طاهر مكي تحت اسم ملحمة السيد ، وصدرت عن دار المعارف سنة ١٩٧٨ .

هذه الملامح . أما القوة في أغنيات الرمز فهي قوة الولاء ، ودائماً يكون موضوع القصيدة موضوعاً يتعلق بالتبعية الإقطاعية وتحقيقها ، أو الخروج عليها . وهكذا نجد البطل في أنشودة رولان Chanson de Roland ( وهي أول مؤلف في لأدب الفرنسي تعين على أبيات أجيبال عديدة من الطلاب في العصر الحديث أن يتبعوا بين طيات صفحاتها وسطورها ) . واحداً من الكونكتات يفي بقسمه الذي قطعه بالولاء لشارلمان حتى لو أدى ذلك إلى موته المؤكد . كذلك فإن قصيدة راؤل الكامبرى Raoul de Cambrai التي تعتبر أكثر القصائد الملحمية قيمة بالنسبة لمن يؤرخ للحياة الاجتماعية ، تدور حول المتابعة والعنف الذي ينجم عن عدم مكافأة الإمبراطور لأحد كبار أتباعه بالإقطاع الذي يدعى أن وراثته حق له . وفي قصيدة راؤل تتجلى النزعة العدوانية للنبلاء الإقطاعيين : فالبطل المخطئ يشتراك في حركة عصيان دموية ومذبحة يروح ضحيتها رجال الكنيسة وسكان المدن الذين لاذب لهم . ومن الواضح أن جمهور الأرستقراطيين كانوا يستمتعون وهم ينتصرون إلى رواية مثل هذه المحوادث . وفي بعض مناطق الحدود المتخلفة مثل بريطانيا والمناطق الجبلية كان مثل هذا العنف سمة عامة حتى سنة ١٢٠٠ م. هذه الإشارات إلى الفوضى الإقطاعية تتشابك وتتدخل في القصيدة نفسها مع الإشارات الواردة إلى موجة التدين الشعبي الجديدة . كما أن القصيدة التي تتخذ من حياة سيد إقطاعي يسمى « روبرت الشيطان » موضوعاً لها تصف كيف أن البطل ، بعد سنوات عديدة من السرقة والسطو ونهب الأديرة ، يعاني من تبكيت الضمير ، فيذهب إلى روما ويحصل على الغفران لروحه من خطاياه ، ثم يقضى الفترة الأخيرة من حياته راهباً قديساً . ويتتأكد الربط بين العنف والتدين في أغنيات الرمز من خلال معرفتنا العامة عن أخلاقيات نبلاء القرن الثاني عشر . وعلى أية حال ، فهناك عنصر إضافي يتمثل في نوع من العاطفة المبتذلة في القصائد التي لا تتوافق مع تصوراتنا التاريخية العامة لنبلاء الشمال الفرنسي في بداية القرن الثاني عشر . وهكذا فحين يخبر شارلمان خطيبة راؤول بموت البطل ، تروح في غيمورية وما تلبث أن تمر كسيرة الفؤاد . وتخبرنا القصيدة أن المأساة جعلت كبار النبلاء في بلاط شارلمان ينخرطون في بكاء مرير . هذه العاطفة المختلة تتعارض بشدة مع الرجلة المشنة التي اتصف بها أبناء طبقة ملوك الأرض في شمال فرنسا في الزمن الذي كتبت فيه أغنيات البطل ( أي القرن الثالث عشر ) . وإذا كانت لها أية قاعدة تاريخية ، فإنها تكشف فقط عن أنه داخل الحدود الضيقية لبعض مجالس البلاط الإقطاعية ظهرت حساسية جديدة مع بزوغ شمس القرن الثاني عشر .

وعلى أية حال ، فإن الحساسية ، والعاطفية ، والتعاطف المختلط لم تكن هي المصالح التي تميز هذه الأغنيات بشكل عام . إذ أن اقحام هذه المواقف الرومانسية على نظرية النبلاء الأوروبيين ، لم تنشأ أصلًا في إمارات الشمال الإقطاعية وإنما في بيئته الجنوب الفرنسي الاجتماعية المختلفة إلى حد ما . فهنا في البروفانس ، وأوكوينيا ، وتولوز كانت ثمة ثقافة تتطلع جنوباً صوب عالم البحر المتوسط . وكان تأثيرها بالشمال قليلاً في القرن الثاني عشر . ذلك أن النزعة العسكرية لدى نبلاء الجنوب تضاملت ، كما تغير أسلوب حياتهم بفعل عدة عوامل تداخلت مع بعضها . فقد استقرت حدود الإمارات الإقطاعية في الجنوب ، وكانت الفرصة لنشوب الحروب الإقطاعية ضئيلة ومحدودة . لأن كثيرين من نبلاء لانجدوك- Lan-guedoc ، بلاد اللهجة الجنوبية ، اتخذوا لأنفسهم مستقرًا في المدن ، كما أن مواقفهم تحولت تدريجياً بفعل موقف سكان المدن المعادي للعنف والفوضى . كما كان لحركة التدين الجديدة تأثير شامل على النظرة العالمية لنبلاء الجنوب : إذ أن حماستهم الجديدة للقديس والعترة جعلت النبلاء الأذكياء يقللون من أهمية الانخراط في سلك الطبقة المحاربة .

لقد قيض للحياة الاجتماعية في الجنوب الفرنسي أن تتركز في بلاط الكونت أو الدوق ، كما أن الظروف المحيطة بها أتاحت الفرصة لسيدات الطبقة الأرستقراطية لتعلقن النبلاء الأخلاقيات اللطيفة الرقيقة . وبدأ مصطلح « بلاط Court » ، الذي كان معناه قبل ذلك حكومياً قانونياً لغير ، يكتسب معنى إضافياً كمركز اجتماعي أرستقراطي ، وأصبحت كلمة « بلاط Courtly » مرادفاً لكلمة « مهذب » وكلمة « ناضج اجتماعياً » ( على دراية بشئون الحياة ) . وأخيراً ، فإنه يحصل أن تكون المواقف الرومانسية التي عرفها بلاط الأماء المسلمين رديحاً طويلاً من الزمن ، والتي وصفتها قصص ألف ليلة وليلة ، قد تغلغلت في جنوب فرنسا عن طريق الإمارات العربية المجاورة في الأندلس . هذه العناصر جميعاً قد استخدمت لتفسير القيم والمثل العليا الرقيقة العاطفية التي تنظرى عليها أغاني الترويادور التي شاعت في جنوب فرنسا في أواخر القرن الحادى عشر ، وفي النصف الأول من القرن الثاني عشر . لقد كان بعض شعراء الترويادور شعراً محترفين يتعيشون من الفناء في بلاط الأماء . وكان البعض الآخر من النبلاء أنفسهم ، ومنهم بعض دوّاقات أوكوينيا الأقوباء . وقيم الترويادور ومثلهم العليا هي أول تعبير واضح عما اصطلاح على تسميته بقانون الفروسية . والمصطلح ليس مصطلحاً جيداً : لأن الأفكار والمشاعر المتضمنة فضفاضة وغامضة

لدرجة أنه لا يمكن تحديد القانون المذكور حتى على نحو ياثل تعريفنا للتبعية الإقطاعية ، كذلك فإن مصطلح « فروسية Chivalry » مصطلح غامض ، لأنه في حد ذاته لا يعني شيئاً غير أسلوب حياة الفارس . ولكن في كل مرة يستخدم فيها المصطلح يحتمل أن يتضمن معنى جديداً في نظر الأرستقراطيين في جنوب فرنسا عند مطلع القرن الثاني عشر .

والفروسية ذات معنيين في وقت واحد : أحدهما فضاض والآخر محدود . ويوجى المعنى الواسع الفضاض للمصطلح بأن عادات الطبقة المحاربة كانت في سبيلها للترابع أمام أخلاقيات السادة الأرستقراطيين . ففي الفترات الطويلة التي تخللت الحروب كان النبلاء الجنوبيون ينغممون في وسائل التسلية في البلاط ، وهي تسلية لم يكن بوسع آية طبقة أخرى في المجتمع أن تقليها ، وكانت فائدة هذه المخالفات - والتسلية المكلفة وغير العملية ؛ مثل المأدب والصيد بالصقر ، ومبارات المبارزة ، والغناء ، والاستماع إلى قصص الترويادور ... وما إلى ذلك - أن تحافظ على هوية الطبقة التي كانت قد فقدت وظيفتها الحربية أو كادت . وبعبارة أخرى ، أكثر دقة وتحديداً ، كانت الفروسية تربط بقيم ومارسات العلاقات الفرامية في البلاط . ففي أغانيات الترويادور تتم مخاطبة السيدات بأسلوب رقيق وعاطفي لم يكن يعرفه السادة الأفظاظ في العصور الوسطى الباكرة ، والذين كانوا ينظرون إلى النساء باعتبارهن أدوات للمتعة الجسدية وإنما للأطفال لا غير . وإذا انتقلتGrammiesيات البلاط من أكويتانيا إلى بلاط شمبانيا Champagne في الشمال في منتصف القرن الثاني عشر ، طررت لنفسها قانوناً خاصاً كتبه من يدعى أندره القس Andreas Capellanus . وقام هذا القانون على أساس مبدأ الحب الرومانسي ، أي الحب بين الرجل وأمرأة من الأرستقراطيين غير متزوجين ولا يمكن أن يتزوجا ، بل ولا يربdan الزواج ، لأن المفروض أن الحب لا يوجد سوى خارج الزواج . وتقضى المبكرة الرومانسية عبر طقوس تبادل الرسائل المشجعة ، وتبادل قسم الوفاء ، والتذكارات . وتتصبح المرأة بالنسبة للنبييل هي السيدة المثلثة التي تجسد كل الفضائل والجمال ، والتي باسمها يأتي بكافة الأعمال الباسلة والرائعة .

وقد مضى وقت صعب للغاية على مؤرخي حضارة العصور الوسطى وهم يحاولون تفسير مغزىGrammiesيات البلاط في أكويتانيا وشمبانيا . واعتبرت هذه الفراميات المحرك الرئيسي للحياة الأرستقراطية في شتى أرجاء الغرب الأوروبي ، وكان يفترض أنها وفدت إلى فرنسا ثم

المجلترا في ركاب إليانور الأكوتينية Eleanor of Quitaine<sup>(١)</sup> . وكان الناس ينظرون إلى هذا النمط من الحب كما لو كان هرطقة خطيرة مستوردة من العالم الإسلامي أطاحت بالأخلاقيات المسيحية التقليدية . وفسرت هذه الفراميات كذلك على أنها الصيغة العلمانية للذهب تقديس العذراء والروزية البرنارية عن الذهب المقدس ، وهكذا يسود الاعتقاد بأن هذه الفراميات ساهمت مساهمة بارزة في الثقافة الغربية حين أعلنت من شأن المرأة وأثرت الأدب الأوروبي بعنصر رومانسي جديد . كذلك كان هذا الحب عاملاً غامضاً في الحياة الأوروبية لا وجود له سوى في أذهان فئة قليلة من شعراء البلاط الفارغين الذين كانوا تحت تأثير كتاب «فن الحب» لأنفید ، وهو كتاب انتشر وشاع في القرن الثاني عشر . بل أن البعض قال إن كتاب أندرو القس عن غراميات البلاط كان مقصوداً به المزاح أو النقد الساخر البارع .

ومن الواضح أن إناساً كثيرين تحدثوا عن غراميات البلاط أكثر مما مارسوها ، بل إن الذين تكلموا عن هذه الفراميات لم يزيدوا عن حفنة من السيدات الأرستقراطيات ومن يتقرّبون إليهن من المتعلمين . بيد أن غراميات البلاط مثل ، في صبغتها المتطرفة ، المخاصص العاطفية السامية الجديدة التي تبنتها الطبقة الأرستقراطية الأوروبية حينما ، وحيثما ، كانت وظائفها العسكرية التقليدية آخذة في الضمور والتلاشي . ولم يكن هناك من بين النساء الأوروبيين في القرن الثاني عشر ، حتى في شمبانيا وأكوتانيا ، من هم عشاق حقاً ، ولكن زاد عدد الأرستقراطيين الذين يتصرفون بطريقة متحضرة راقية ، على الرغم من أنهم لم يكونوا

٦ - إينة وليم التاسع آخر دوّقات أكوتانيا (١٨٢٢ - ١٢٠٤) ، وقد تزوجت ل وليس السابع سنة ١١٣٧ وصارت ملكة على فرنسا ، وكان لها تأثير شديد على زوجها الذي هام بها جيّا . وقد صاحبته في الحملة الصليبية الثانية ، وفي أثناءها فقدت تأثيرها على زوجها وتشاجرًا . وفي سنة ١١٥٢ أقرّ مجمع بوجنسي Beaugency انفصال الزوجين الملكيين ، وعادت إليانور إلى بلاطها في بواتييه ثم تزوجت هنري الثاني الذي صار ملك المجلترا فيما بعد ، وضمت أكوتانيا إلى أملاكه ، وكانت شخصية نشيطة بسطت حمايتها ورعايتها على الشعراء والفنانين في بلاطها . وبعد موتها سنة ١٢٠٤ دفنت في مقبرة فنية في دير فونتر فولت Fontrevault قرب زوجها هنري الثاني ، وإنها المبيب ريتشارد قلب الأسد وكانت شخصيتها محل أحكام متناقضة من معاصرتها . فقد حظيت بالاحترام في أكوتانيا وأشتهرت بأنها راعية للفنون والأداب ، ولكنها أيضاً أنهت بالخيانة الزوجية من قبل المزركين الفرنسيين الذين قالوا أيضاً أنها ساحرة . انظر :

A.Kelly , Alianor of Aquitaine , ( 1952 ) .

Robert S.Hoyt and Stanley Chodorow , Europe in the Middle Ages ( New York 1976 ) , pp . 341 - 344 .

يتورعون عن ذبح الفلاحين ، وإهانة البورجوازيين ( سكان المدن ) . إلا أنهم كانوا يتصرفون برقة تجاه الجنس الآخر ، ولاسيما النساء من طبقتهم ، هذا التحول البطئ في موقف النبلاء الاجتماعية تزايد بفضل نفوذ الملكيات الأوروبية ، لأن حكومات هذه الملكيات كانت تتبع قيوداً صارمة على العنف والبلطجة ، وبذلك أجبرت النبلاء على انتهاج أسلوب أكثر مسالة في الحياة .

لقد كان الفرد العادي من أبناء طبقة ملوك الأرض في القرن الثاني عشر يأخذ تعاليم الكنيسة مأخذ الجد ويظهر دلائل الدين . إذ كان يحضر الخدمات الكنسية والقداس ، ويجعل القديسين والعذراء ، ويحتزم الرهبان ، وساهم بهاله في أوقاف الكنيسة ، كما يقوم برحلات الحج ، ويشارك أحياناً في الحملات الصليبية إلى الأرض المقدسة . ولكن أقلية من أبناء الشريحة العليا في طبقة النبلاء كانت أكثر تأثراً بالعاطفة والعقل مما كانت هذه الطبقة الإقطاعية قد اعتادت عليه في سلوكها . فقد كان هناك قانون رومانسي عرفى للشرف بدلاً من قانون الولاء التقديم . ولم تكن مثل هذه الأنماط الأصلية بين من يجمعهم قانون الفروسية تزيد في قيمتها في القرن الثاني عشر عما هي اليوم . فقد خسر روبرت كورتيز العاطفي دوقيته في نورماندي أمام أخيه هنري الأول ملك إنجلترا ذي العقلية الصارمة ، كما أن ستيفن بلوا السخن الجنود الذي حاول أن يكسب العرش الإنجليزي في ثلاثينيات القرن الثاني عشر ، كان ينقر إلى كفامة الجندي ومقدرة رجل الدولة . وكان أشهر فارس في القرن الثاني عشر هو الملك الإنجليزي ريتشارد قلب الأسد . وكانت الحوادث الدرامية التي مرت بها حياته موضع حفاوة شعراء الشروبيادور وقصاصي البلاط ، ولكن الملك الفرنسي الذي لم يتعلّم بأخلاق الفرسان استغفله في سهولة : كانت أعظم خدمة أسداتها ريتشارد إلى شعبه الذي عانى طويلاً هي أنه ظل خارج إنجلترا طوال فترة حكمه تقريباً ، ولم تكن حياته شيئاً كما أنها ذهبت هباءً . ذلك أنه لم يكُد يرجع إلى إنجلترا من أسره في ألمانيا حتى اندفع صوب فرنسا ، تحقق رياحاته وبيارقه ، لكنه يفرض الحصار على قلعة تابع لإقليم صغير رفض أن يسلم للملك مبلغاً تافهاً . وجاء سهم طائش أطلقه أحد الرماة المتسلعين فوق سور القلعة المحاصرة ليقطف زهرة الفروسية الأوروبية قبل الأوان .

وربما استطعنا تقييم النظرة العادلة للأستقرارية الأوروبية في القرن الثاني عشر من خلال شخصية وحياة أحد معاصرى ريتشارد . وهو وليم مارشال Marshal ( ت ١٢٢٣ ) ،

الذى كان أكثر نبلاء زمانه حظاً بإعجاب الجميع . كانت عائلته تظن أنه جدير بأن يصبح قدوة عامة بحيث أنهم استأجروا قساً ليكتب سيرته . هذه السيرة هي قصة هوارتيو الجير Horatio Alger التي شاعت في القرن الثاني عشر ، والتي تكشف لنا عن القانون الحقيقي الذي كان يوجده تصرفات أحد الفرسان من أبناء القرن الثاني عشر . فقد كان وليم مارشال فارساً بلا أرض بدأ حياته دوفما فرس أو سلاح . وكانت الإمكانية الوحيدة لتقدمه ورقمه هي قرابته لأحد نبلاء نورماندي ، وهو الذي جهزه كفارس وأرسله ليشتراك في أحد مباريات المبارزة . وعلى حد الوصف الوارد في قصة وليم مارشال ، كانت مباريات المبارزة في أخريات القرن الثاني عشر مجرد مباريات قتال ، ولم تكن مباريات فردية يقوم بها فرسان بواسل في سبيل سيدات جميلات . إذ كانت مجموعتان من الفرسان المدججين بالسلاح يصطفيون في مواجهة بعضهم البعض على كل من جانب ميدان فسيح ، ثم يتذوفن بأنفسهم في أتون المعركة ويذكر كل منهم صوب الآخر . وكان هدف كل فارس أن يطرح أكبر عدد ممكن من الخصوم من فوق جيادهم حتى يمسك بهم طلياً للنفي . وأبدى وليم مارشال براعة فائقة في هذا القتال الفوضوي ، الذي اتخذ منه موقفاً ارتزاقياً للغاية . بل أنه كان يصطحب معه كتاباً في هذه المباريات مهمته أن يسجل بدقة المبالغ التي يستحقها وليم على منافسيه . وأدت انتصاراته العديدة إلى تكوين ثروة كبيرة له ، واكتسبته شهرة ذائعة كمحارب عظيم ، مما أدى إلى تعيينه مدرباً عسكرياً لوريث عرش هنري الثاني . وسرعان ما كفوفى على خدماته لأسرة أنجو بالزواج من أغنى وريثة في الجلترا فصار وصياً على العرش ، وبذلك صار أقوى Earl في المملكة . وفي السنوات الأخيرة من حياته كان هو الوصي على التاج وكان يحظى بإعجاب جميع أفراد الطبقة الحاكمة الإنجليزية . ومن المؤكد أن وليم كان شخصية متحضرة ، وكان لماها مقدراً في شئون الحكم والإدارة ، ولاشك في أنه كان مهذباً في سلوكه تجاه السيدات ، ولكن لا يوجد دليل واحد على أنه كان لديه الوقت أو الميل إلى القانون المعقد لغراميات البلاط . وتشى سيرة وليم مارشال بأنه في سنة ١٢٠٠ لم يكن غرداً للنبلاء من البارونات اللصوص ، كما أنه لم يكن واحداً من الفرسان المتحضرين . فقد كان السادة الإقطاعيون الأوروبيون يتحولون تحت ضغوط كبيرة - سياسية ، دينية ، ثقافية ، واقتصادية - إلى الطبقة الأرستقراطية الأوروبية في شكلها الذي استمرت عليه حتى القرن التاسع عشر . كانت هذه الطبقة تتمتع بامتيازات معينة ، كما كانت تستمتع بوسائل ترفيه خاصة بها كانت محظمة على سكان المدن

والفلاحين ، ولكن أفرادها كانت عليهم أيضاً مسؤوليات والالتزامات باهظة ، وكانت المسؤوليات والالتزامات محصورة في نطاق العائلة وميراثها بالنسبة للنبيل العادي ، وكان هناك عدد قليل من كبار الأرستقراطيين ، مثل وليم مارشال يضططون بهذه المسؤوليات والالتزامات تجاه المجتمع ككل .

وفي نهاية المطاف اصطدم شعراً الترويادور ، في أكويتانيا وشمباتاني ، بنمط الحياة الذي كان يحييه أبناء الطبقة الأرستقراطية من أمثال وليم مارشال وهم يساهمون في صياغة نظام جديد للقيم جعل للمشاعر واللحاجات الفردية الأولوية الكبرى . هذه الفردية والإحساس بالذات ذابت في صمت في خضم الأسلوب الأرستقراطي للحياة . لقد قتلت البيئة الأولى لتعليم الأرستقراطية في ظل هذا النظام في صيغة جديدة من الأدب المحلي الذي تطور بعد سنة ١١٣٠ ، في المجلترا وفرنسا ، ثم في ألمانيا .

لقد اصطدمت العناصر الرومانسية في أغنيات الترويادور بأغنيات الرمز *Chansons de geste* الشمالية في النصف الثاني من القرن الثاني عشر وحولتها إلى روايات المغامرات ، التي كانت نوعاً من الشعر الملحمي يتسم بالعاطفية المفرطة والمثالية والخيال . ذلك أن ملحمة شارلمان « أحوال فرنسا » لم تتحّل لمؤلفي روايات المغامرات الفرصة الكاملة لمارسة طاقاتهم الإبداعية الرائعة ، ومن ثم قامت تجاربهم على أساس المزح الطردودية ، أو أعمال الإسكندر البطولية الأسطورية ، وحتى هذه الموضوعات لم تترك لهم الفرصة لكي يظهروا خبرتهم الرومانسي كاملاً . ووجدوا ضالتهم في ملحمة آرثر <sup>(٧)</sup> « أحوال المجلترا » .

---

٧ - آرثر Arthur ، بطل أسطوري من البريتون الكلتيين نسجت حول شخصه روايات وأعمال أدبية كثيرة . والخاصية الأسطورية التي تميز المدونات التاريخية في القرن الثاني عشر وما بعدها ، وربما يكون لها أساس من الصحة التاريخية ، ففي سنة ٤٤ كتب المؤرخ الكلتي جلداً *Gildas* عن أنه في مطلع القرن السادس تحجّج محارب يدعى آرثر في ضد الغزو الأنجلو سكسوني في غرب بريطانيا وكسب عدداً من المعارك أهمها معركة موتنز بادونيس Mons Badonis في القرنين التاسع والعشر . وضفت المدونات التاريخية آرثر باعتباره زعيماً مسيحياً حارب ضد الأنجلو سكسون الوثنين . ومنذ بداية القرن الثاني عشر تحولت الشخصية إلى شخصية أسطورية هي شخصية الملك آرثر . « الذي قضى شبابه في التجوال ، وحدثت له معجزات عديدة ، وحين تولى المرش فتح بلاداً أوروبية مثل إسبانيا وإيطاليا . وكان يعقد في بلاطه « دائرة مستديرة » يجلس حولها أئمّاً عشر فارساً ، يرمزون إلى الموارين الذين صاحبوا المسيح ويغثّلون نكرة الفارس الكامل . ولكن مسوردود Morderd ابن أخيه أعلن العصيان وغزا مملكته . وإذا كان آرثر جريحاً بجرح بالغ فقد جاء إلى جزيرة أفالون Avalon مع أخيه الساحرة مورجان Morgain التي كان يمكن رؤيتها أرضها من بعيد ولا يمكن الوصول إليها ( أي أنها كانت كالسراب ) وبقي هناك زمناً طويلاً في انتظار الوقت المناسب لكي =

وأول من كتب في الأساطير الأثرية كان كاتباً علمانياً هو جيوفيري الموقوتى Geoffrey of Monmouth الذي كان يكتب في ظل رعاية أسقف لنكولن . وفي سنة ١١٣٦ نشر جيوفرى كتابه المسمى « تاريخ ملوك بريطانيا » ، الذى زعم ، وربما كان هازلاً فى زعمه ، أنه كشفه فى مخطوط قديم فى أكسفورد ، ولكنه كان يتالف من قصص يبدو واضحاً أنها شاعت وانتشرت فى ويلز زمناً طويلاً ، إذ كانت ويلز موطن جيوفرى . ومن المحتمل أن آرثر كان شخصاً حقيقياً عاش فى القرن الخامس ، وكان أميراً مسيحياً مات وهو يحارب الغزاة الأنجلو - سكسون الوثنيين . وقام مواطنو آرثر الذين اختبأوا فى جبال ويلز طوال قرون عديدة باردة ، بتحويله إلى بطلاً مسيحيًّا ذي قدرات خارقة . وقد انتشرت الأسطورة الأثرية باتجاه الشرق فى أنحاء أوروبا بسرعة قائلة سرعة انتشار أي وباء من الأوبئة التى عرفتها العصور الوسطى . وفي أثناء انتشارها كانت تزداد تعقيداً وعاطفة . وأهم المساهمات التى ساهمت فى غلو الملحة الأثرية هي التى قام بها Chrétien de Troyes الذى كان من معاصرى أندره القس ، الذى اشتهر بغراميات البلاط ، كما كان من مواطنيه . وكان كريتيان هو الذى رفع من شأن الشخصيات الثانوية الواردة فى الأسطورة الأثرية مثل لانسلوت' Lancelot ، كما كان هو الذى قدم موضوع البحث عن الكأس المقدسة .

ومن شمبانى وصلت الملحة الأثرية إلى ألمانيا الغربية فى غرب شمس القرن الثاني عشر . فقد كانت تلك هي الفترة الإبداعية فى الأدب المحلي الألماني ، وكان ذلك هو عصر شعراً الترويدور أو المسينجرز minnesingers ، كما كان يطلق عليهم . وكان أشهر هؤلاء هو الشاعر الغنائى فالتر فون دير فوجلفيد Walther Von der Vogelweide ، الذى كان تحت حماية أسرة هوهنشتاوفن الملكية . وقد انتجت قرائع الشعراء الألمان ، من أمثال جوتفرید الستراببورجى Gottfried of Strassburg ، الذى كان من طبقة النبلاء ، روايات خيالية اختلطت فيها الملحة الأثرية بالصوفية الدينية ، ووصلت إلى أعلى شكل فنى لها فى رأى بعض النقاد .

---

= يعود وينقذ المجلترا من الغزوة الأجنبية . هذه الرواية الأسطورية صارت منذ سنة ١١٦٠ أساساً لأعمال أدبية كثيرة ظهرت فى فرنسا ، ولاسيما فى بلاط شمبانى ، وكان الملك آرثر وفرسانه الإثنى عشر موضوعات لكثير من القصائد والروايات الخيالية التى تمجد الفروسية الفرنسية وتقجد الفرسان الفرنسيين كمحاربين ومؤمنين وحكماء ومسيحيين كاملين وعند نهاية القرن الثانى عشر وبداية القرن الثالث عشر تزايد عدد هذه القصائد وكتب بعضها بالألمانية . بذلك بدأت أكثر الموضوعات الشعبية فى أدب العصور الوسطى . انظر عن هذا الموضوع :

R.S. Loomis (ed) , The Arthurian Literature in the Middle Ages (1959) .

(المترجم) .

لقد كانت موضوعات الروايات الخيالية الأثرية ، مثل أشعار كرتيليان دى تروي ورواية Parzifal التي كتبها فولفراوم فون ايشنباخ ، تدور حول الحب بشكله الديني والديني للذين يرتبطان بعضهما ارتباطاًوثيقاً . وتبدو لهفة البطل على محبوته صعبة المنال ، باعتبارها الجانب الديني (الأرضي ) المقابل للشوق الصوفي إلى الاتحاد غير الممكن بالذات الآلهية ، كما أن مجاهدات الفارس هي المقابل الديني للتدربيات الروحية التي يقوم بها المتضوفة المقدسون . فالسيدة التي يحبها الفارس غامضة ، بعيدة ، ورحيمة مثل مريم العذراء نفسها . كما يظهر الخلط بين العالم المقدس والعالم الأرضي في موضوع الكأس المقدسة . إذ أن بطلاً رومانسيًا شابًا ، تلهمه مثالبة سامية ، يأخذ على عاتقه مهمة البحث عن الكأس المقدسة ، ولم يحل دونه ذلك أى عائق ، مادياً كان أو اجتماعياً . وبتعبير علمناني كانت الكأس المقدسة هي الكأس التي شرب منها المسيح في عشائه الأخير . ولكن في الخيال المعاذق للشعراء الرومانسيين كانت هذه الكأس رمزاً للمثال الذي لا يمكن تحقيقه ، فهي الظرف الكامل المستحيل المنال لتحقيق السعادة الإنسانية التي يمثل البحث عنها هدف الحياة ويعيشه السرور فيها .

وفي الملحم الأثرية لمجد مجالاً مفتوحاً أمام الأدب الأدري ، وهو مجال المحب الرومانسي الذي لم يكن يظهر في أدب العالم القديم سوى بشكل متقطع . وهو ، بجميع المقاييس ، مساهمة أصلية من القرن الثاني عشر في الحضارة الغربية . هذه النزعة الرومانسية تمثل أسمى قيمها الاجتماعية في صياغة مذهب أخلاقي تحرر في تعبيراً عن ثورة شاملة ضد التركيب الاجتماعي الاقطاعي الكنسي ونظيره الأيديولوجي ، أي ضد النظرة الهيئاركية للعالم التي تتتجاهل الوعي بالذات والمشاعر الفردية وتكوينها . فالمحب الرومانسي ، موقف شخصي وفردي تماماً يدعى إلى إقامة نظام من القيم على أساس من الحاجات العاطفية في مواجهة الأوضاع الموروثة والسلطة البيروقراطية السياسية . ذلك أن بحث البطل الرومانسي عن الكأس المقدسة جعل الأولوية للسعى الفردي بحثاً عن تحقيق الذات والتمرد ضد الطبيعة الجامدة للهيئاركية الإقطاعية والكنسية . وعلى العموم ، فإن المؤلفين من رواد البلات ومن الأستقرائيين الذين نظموا هذه القصائد كانوا يريدون تحرير الشخصية الإنسانية الفردية من المخضوع المزري للسلطة والتقاليد . ويكشف الأدب الرومانسي الجديد عن عدم قناعة العقلانيات الحساسة الراقية بالثقافة الكنسية التقليدية وعدم رضاها عنها . كما أن التأثير الطويل المدى

للتعمد الرومانسي على الفكر الأوروبي والثقافة الراقية ، تأثير لا يمكن تقديره بسبب تشعبه وتنوع جوانبه .

من الصعب أن نصدق أن النبلاء الذين كانوا هم جمهور المستمعين لروايات المغامرات الخيالية هذه كانوا يفهمون بوضوح المزج الحادق بين الحب الديني والحب الدنيوي وغيره من جوانب الرمز الرومانسي . لقد كان غالب ما يخرجون به من الأشعار - وإن لم يكن هو الشيء الوحيد - هو الحبكة الخيالية التي كان المؤلفون الأذكياء بهارتهم الفائقة ينسجون بها مذاهبهم ورموزهم الفنية . وإذا كان قد فات الجمهور الأصلي لروايات المغامرات بعضًا من ظلال المعانى الراقية ، فإن أحدًا من كانوا يقرأون هذه الأشعار أو يستمعون إليها لم يكن ليغفل عن ذلك الأفق الجديد من آفاق التجربة الإنسانية التي طرقت الملحمه الأثرية أبوابه . فقد علم الأدب الرومانسي أبناء الطبقة الأرستقراطية في أواخر القرن الثاني عشر أن المشاعر الشخصية والمطالب الفردية قيم تستحق أن يعترف الناس بها ، وأن يتم التوفيق بينها وبين التزامات الفرد تجاه متضيقات النظام الاجتماعي .

كما أن الأدب الرومانسي علمَ أبناء الطبقة الأرستقراطية أن الحساسية ، التي كانت حتى ذلك الوقت من دلائل الت uncus والتختن ، قد صارت فضيلة يمارسها أبطال مثل لاتسلوت وباريسيفال Parsifal ، وترستان Tristan ويتحول المخالل الأنثوية إلى خصال بطولية ، رفع الشعرا الرومانسيون من قيمة المرأة التي خلعوا عليها صفات متمايزة قيمة . فقد كانت تعاليم آباء الكنيسة في القرن الرابع حول الجنس والزواج هي الخطوة الأولى لتحرير المرأة في الحضارة الغربية . وجاءت الآراء الرومانسية في القرن الثاني عشر بشابة الخطوة الثانية في هذا السبيل .

ولكن ، إذا كانت روايات المغامرات الخيالية قد ساهمت جزئياً في تحرير المرأة من جهة ، فإنها من جهة أخرى أرسّت الأسس الفكرية للقياس المزدوج للأخلاقيات الجنسية التي وجدت في الحضارة الغربية حتى القرن العشرين . ذلك أن الأسس الرئيسية للقياس المزدوج لم تكن أساساً فكرية ، وإنما كانت أساساً اجتماعية وقانونية . ففي مجتمع لا يرث فيه الأرض واللقب سوى الابن البكر ، وتكون عدم الشرعية عائقاً مشئوماً يحول دون الوراثة ، كان لابد من وجود قياسين مختلفين للسلوك الجنسي لكل من الزوج والزوجة . فقد كان بوسع السيد أن يصاحب من يشاء من الأخليات ، وينجذب ما يستطيع سفاحاً ، لأن نتائج مضاجعاته العديدة

مع النساء لن تكون واضحة للعالم ، ولكن العكس تماماً كان يصدق على الزوجة ، التي لم يكن ممكناً غفران سلوكها الخاطئ بسهولة . ذلك أن مجرد الشك في أن سيدة من الطبقة الإقطاعية قد اقترفت الزنا ، وما يتربى على ذلك من شكوك حول شرعية أبنائها ، كان يمكن أن يؤدي إلى سلسلة لاتنتهي من القضايا ، وبمضي على ميراث كبير ومن ثم كان من الضروري على النبيل أن يضع زوجته تحت مراقبة دقيقة للغاية حتى يحول دون أية شكوك حول شرعية أبنائه . لقد كان المنهوم الرومانسي عن المرأة ، والذى أرساه شعراء الترويادور ، وما توحى به غراميات البلاط من مفاهيم ، وروايات المغامرات الخيالية - كانت تلك جميماً هي التي طرحت المبرر لقياس المزدوج وحجب المرأة . فقد صورت نساء النساء في صورة مخلوقات عاطفيات تستسلمن للغواية بحيث لا يمكن السماح لهن بالحرية التي يتمتع بها الرجال . إذ كان لابد من حمايتها وتكميلهن بأغلال الفضيلة .

وهكذا ، كان لتتطور الأدب المحلي في القرن الثاني عشر أثره الشامل على مجالات حركة الثقافة الراقية ، كما كانت له بعض تأثيرات على أحوال الحياة الاجتماعية . كذلك لعب الأدب المحلي دوراً في تطور الملكيات الوطنية . ذلك أن نمو الآداب المحلية في القرن الثاني عشر ضمن مكاناً للغات الدارجة في المجتمع الأخرى ، وهذا هو ما جعل الشعوب الأوروبية تدرك أكثر فأكثر حقيقة انفصالها عن بعضها البعض ، كما قلل من مواقف النساء الأوربيين ذات الطابع العالمي ، وشجع على كراهية الأجانب التي صارت أمراً شائعاً في القرن الثالث عشر . هذا التشرذم والتفكك اللغوي ، والفكري ، والاجتماعي ، الذي عاناه المجتمع الأوروبي في القرن الثاني عشر ، كان بثابة التمهيد الحتمي قبل بروز النزعة الوطنية في القرنين الثالث عشر والرابع عشر .



## الفصل السادس عشر

### الفكر الإسلامي والفكر اليهودي : التحدى الأرسطي

#### ١ - مشكلة التعليم :

بحلول سنة ١٢٠٠ تعرضت زعامة الكنيسة للمجتمع الغربي للتحديات في مجال التعليم والتدین والسلطة ، وهي المجالات التي نمت وتقدّمت خلال القرن الثاني عشر . ذلك أن مدلولات التغيير الكبير الذي حدث في المجالات الفكرية والدينية والسياسية في القرن الثاني عشر كانت تتطلب من الكنيسة أن تعيد تقييم سياستها ونظمها ، وأن تعدلها بحيث تستطيع أن تتعامل بشكل ناجح مع نتائج التقدم والإبداع الأوروبي . لقد كان مصير حضارة العصور الوسطى بعد سنة ١١٥٠ يستند إلى مضمون التعليم ، والتدین ، والسلطة ومغزاها أولاً ، ثم على الطريق التي اتخذها رد الفعل الكنسي إزاء هذه المضمون ، وأخيراً على مدى فعالية الكنيسة في تعديل مواقفها .

كانت أقوى التحديات التي طرحتها حركة التعليم الجديدة في مواجهة النظام القديم متمثلة في الفلسفة والعلم الأرسطي . إذ كانت جهود أبييلار في ثلاثينيات القرن الثاني عشر قد أوضحت بالفعل كيف كان يمكن لأفلاطون التفكير الجديد المستفاد من الفكر الأرسطي أن تقوم بدور المذيب القوي لعالم الفكر الذي عرفته العصور الوسطى الباكرة بأساسه الأفلاطونية الراسخة . وقد أتيح لأبييلار أن يطلع على جزء صغير فقط من التراث الأرسطي الكبير : هو ذلك الجزء الذي كان بوئثيوس قد ترجمه من المنطق الأرسطي . ولكن أرسطو كان قد ألف أيضاً كتاباً آخر في المنطق فضلاً عن فلسفة شاملة قام عليها العلم في العالم القديم ، بما في ذلك الكوزمولوجيا ، والميتافيزيقا ، والأخلاق ، وعلم النفس ، والنظرية السياسية . وفي العقد الثاني من القرن الثاني عشر ، بدأ العمل الضخم لإعداد الترجمات اللاتينية للمعرفة الأرسطية ، وبحلول منتصف القرن كان العمل قائماً على قدم وساق في هذه الترجمات . ومع هذا ، فلم يحدث سوى في نهاية القرن الثاني عشر ، بعد فترة أولية من التأمل والتدبر في الفلسفة والمذاهب والأرسطية ، أن بدأ العلماء اللاتين محاولة الربط بين هذا الكم الهائل من العلم وتراث الكتاب المقدس وكتابات الآباء . لقد كان ذلك إنجازاً رائعاً وخالداً جعل بعض

رجال الكنيسة المحافظين يعتقدون أنه سوف يتنهى بكارثة تطبيع بتراث الكنيسة وتقاليدها . وإذا كان أبيلا ، بقدر ضئيل من المنطق الأرسطي ، قد سبب كل هذه المتابع ، فكم سبكون تأثير قبول العلم الأرسطي خطيراً وثيريا ! لقد كانت تلك نقطة تحول في تاريخ الفكر الغربي ، وكانت « أزمة وعي » عبقرية ، لا توازيها سوى تأثيرات العلم النيوتوني والداروينية فيما بعد .

لقد صارت مؤلفات أرسطو ، وغيرها من كتب العلم الإغريقي ، بتناول الغرب بفضل الترجمات التي أعدت في إسبانيا وصقلية ، والبروفانس . وحتى الربع الأخير من القرن الثاني عشر كانت الترجمات تتم نقلًا عن النصوص العربية لكتابات أرسطو ، وليس نقلًا عن النصوص اليونانية الأصلية . فقد كان العلماء المسيحيون يعملون بمساعدة المترجمين من صقلية وأسبانيا ، أو بمساعدة المترجمين اليهود كما كان يحدث في البروفانس . وكانت النصوص المترجمة دقيقة بدرجة مذهلة إذا ما أخذنا في اعتبارنا مصاعب الترجمة للنص الأصلي . وفي غضون السنواتخمس والسبعين الأولى من القرن الثاني عشر ، كان يندر أن يوجد عالم غربي يعرف اللغة اليونانية وكان لابد من طلب مساعدة المترجمين الذين يتحدثون العربية . ويحلول سنة ١٢٠٠ ، بدأ ترجمة مجموعة جديدة من كتابات أرسطو عن اللغة اليونانية مباشرة . وكان توماس أكريناس ، أول فيلسوف مسيحي يمتلك الترجمة الجديدة الكاملة في منتصف القرن الثالث عشر . وكانت هذه الترجمة ، طبعا ، أكثر دقة من الترجمة اللاتينية المنقولة عن اللغة العربية ، بيد أن الفروق بين الترجمتين لم تكن لافتة للنظر .

ولم يتم تنظيم أعمال مترجمي القرن الثاني عشر بواسطة أية سلطة مركبة . فقد كان هناك عدد قليل من المترجمين يتمتعون برعاية الأساقفة والأمراء ، ولكنها كانت مسألة أفراد يحركهم العلم الذي تلقوه في الجامعات ، فيأخذون على عاتقهم مهمة الترجمة الصعبة حتى أمكن إثراء الفلسفة والعلم في غرب أوروبا بهذه المادة الجديدة إلى حد كبير . ومن الأمور ذات الدلالة على الفكر الأوروبي أنه لم يحدث سوى في القرن الثاني عشر أن بذلت مجهودات جماعية في سبيل الحصول على العلم والفلسفة اليونانية ، التي كانت متاحة للعرب على مدى قرون عديدة ، من العالم العربي . فالترجمة عموماً عمل يقوم على إنكار الذات : إذ أن المترجم يجعل المعرفة ميسورة للكافة بحيث يسخرونها في أعمالهم الفكرية . ولكن الترجمة التي تمت في القرن الثاني عشر لمؤلفات أرسطو كانت إنجازاً بطالياً خاصاً . ذلك أن المترجمين لم يكونوا

يتناضون أجوراً ، أو كانت أجورهم ضئيلة ، كما أنهم لم يحظوا بأى قدر من الشهرة ؛ ولم يكن هناك دافع آخر يدفعهم للعمل سوى الإخلاص للحقيقة والمعرفة . وما زاد من صعوبة عمل المترجمين العزلة التى كانت تفصلهم عن بعضهم ، وهى عزلة كانت تتسبب أحياناً فى التكرار وإهدار الوقت فى مؤلف واحد يقوم بترجمته إلى اللاتينية إثنان أو ثلاثة من العلماء فى وقت واحد بعزل عن بعضهم البعض .

ولم يكن أسطرو هو الكاتب الإغريقي الوحيد الذى ترجمت مؤلفاته إلى اللاتينية فى القرن الثانى عشر . إذ قام العلماء اللاتين بترجمة كل ما وجدوه من مؤلفات الإغريق فى الفلسفة والعلوم . وما أن غربت شمس القرن الثانى عشر حتى كانت قد توفرت معلومات جمة عن العلم الطبيعي ، والطب ، والكوزمولوجيا كانت مجهرولة قبل ذلك ، ثم أخذت تفيض فى جامعات الغرب الأوروبي . ويعنى ما ، أدى المترجمون عملهم على نحو طيب بحيث ظل التفكير الندى الأصيل من جانب فلاسفة أوروبا المسيحية مكبوتاً على مدى نصف قرن من الزمان بسبب ذلك القدر الهائل المتنوع من المعلومات التى وفرها من قاما بالترجمة . فقد إنكب المفكرون الغربيون على أسطرو وغيره من الكتاب الإغريقي بشكل منعهم من التأمل التندى الأصيل ، المنهجى . ومن المؤكد أن هذا كان من أسباب عدم إنراز غرب أوروبا لأى مفكر من طراز أبييلار طوال ما يقرب من مائة عام . ولكن لم يكن باستطاعة العلماء الأوروبيين أن يغضروا الطرف عن فرصة التعرف على التراث الفكرية للحضارة الإغريقية . كانت الفلسفة والعلوم هي أفضل ما أنتجهت القرائح الغربية فى هذه الميادين ؛ وكان من الضروري للفكري العصور الوسطى أن يستوعبوا أولاً أفضل الأفكار والأقوال التى طرحت قبلهم ، قبل أن يواصلوا العمل لتطوير المناهج الخاصة بهم .

كانت صقلية هي أهم مركز لترجمة الكلمات فى الموضوعات الأكثر فنية ؛ كالطب ، والعلوم الطبيعية والرياضيات . ذلك أن ثقافة صقلية غير متجانسة ، وسكانها الذين كانوا خليطاً من اليونان والعرب والإيطاليين جعلت منها مركزاً مثالياً لنقل المعرفة من عالم البحر المتوسط إلى غرب أوروبا . أما أسبانيا ، فكانت هي المصدر الوحيد الذى خرجت منه الترجمات فى مجال الفلسفة وعلم الأخلاق اليونانية . وفي سبيل إنجاز هذا العمل ، كان على الباحثين المسيحيين أن يقيموا فى قرطبة وغيرها من المدن الإسلامية ، وهو أمر كان ينطوى على قدر من المخاطر بالسلامة الشخصية ، إذ ما وضعنا فى اعتبارنا الحروب التى لم تنتقطع تقريراً بين أتباع الديانتين على تراب شبه الجزيرة الأيبيرية . وكان إقليم البروفانس هو المركز الثالث

والأخير لنقل المعرفة . وهنا يبدو أن العمل قد تأثر إلى حد كبير بالتعاون بين العلماء المسيحيين واليهود .

وحين بدأت مؤلفات أرسطو تتوفّر بين أيدي المفكرين الغربيين ، في النصف الثاني من القرن الثاني عشر ، اكتشف هؤلاً أن هذه المؤلفات لم تصلهم بمفردها وإنما جامت في أثراها سحابات من التعليقات والشروح الإسلامية واليهودية . واكتشف المفكرون الغربيون أنهم ليسوا أول من تناول مشكلة العلاقة بين العلم والدين ، لأن بعضًا من أعظم العقول في العالم الإسلامي ، مثل ابن سينا وابن رشد ، وبعض علماء اليهود ، مثل ابن ميمون ، كانوا قد تناولوا بالفعل بعض نتائج المذهب الأرسطي على عقائدهم الأصلية ، أو كانوا في سبيلهم لعمل ذلك إبان القرن الثاني عشر . وتتجلى أهمية أساليب المفكرين الكبار من المسلمين واليهود لمواجهة التحدى الذي تطرحه الفلسفة الأرسطية في مسارين . أولهما : أن بعض المذاهب التي اقترحها الشراح والمعلقون المسلمين واليهود تركت تأثيرها على مواقف المفكرين الغربيين . فالواقع أن فلسفة ابن رشد تعتبر تياراً هاماً في الفكر المسيحي الغربي في القرنين الثالث عشر والرابع عشر . وثانياً ، أن مذاهب العلماء المسلمين واليهود جديرة بالاعتبار لأنها تطرح متوازيات ومتناقضات مثيرة مع ردود الفعل الغربية تجاه الأزمة الفكرية التي لجئت عن تقديم العلم الأرسطي ، ومن ثم تقدم خلفية مضيئة تكشف عن تاريخ أوروبا الفكري في القرن الثالث عشر .

فالإسلام واليهودية وال المسيحية ، كلها ديانات توحيدية . ويسبب طبيعتها العامة ، كان لابد أن يتكرر التحدى الذي تطرحه المذاهب الأرسطية أمام إحدى هذه الديانات مع الأخرى . إذ أن الصعوبة التي كان يمثلها المذهب الأرسطي أمام أي مؤمن بالدين الإسلامي أو المسيحي أو اليهودي كانت ذات أبعاد ثلاثة . فبدلاً من الله الواحد الذي تحدد مسبيته مسار العالم باستمرار ، يضع أرسطو إليها آلياً هو مجرد محرك أولى . إذ أنه يبدأ في تحريك مجرى الأحداث العالمية ، ولكنه لا يشارك مشاركة نشيطة بعد أن يكون قد ابتدأ سلسلة الوجود الطويلة . ويغيل المفهوم الأرسطي عن الألوهية إلى منع الاعتقاد في العناية الإلهية ، ولا يرى أية جدوئ في الصلاة . هذه الآراء تتناقض بشكل حاد مع تعاليم القرآن والكتاب المقدس . أما العقبة الثانية التي يضعها المذهب الأرسطي أمام العلماء من أتباع الديانات الثلاث ، فقد قتلت في إنكار خلق العالم من العدم ex nihilo . إذ أن أرسطو يفترض خلود المادة ، وهذا يتناقض مع الاعتقاد المسيحي / اليهودي . والاعتقاد الإسلامي بأنه لم يكن ثمة شئ في البداية غير الله . وتمثل الصعوبة الثالثة التي يضعها أرسطو أمام أولئك المفكرين الذين

كانوا يرغبون في إظهار التوافق بين العلم والدين ، في فشله في تأكيد مذهب الخلود الروح المفردة . وكان أفلاطون قد ناقش باستفاضة مسألة الخلود الشخصي ، وهذا هو سبب تقبل المفكرين المسيحيين للمذهب الأفلاطوني قبل القرن الثاني عشر . ولكن أرسطو كان يعول على مذهب يقول بالخلود الجماعي وليس الخلود الفردي ، وهو ما يعني أنه قد أوضح أن الذكاء الإنساني الفردي يبقى بعد الموت بفضل الاتحاد مع العقل العام للكلل . لقد كان من الصعب تماماً إيجاد التوافق بين رأى أرسطو والعقيدة التقليدية عن الخلود الفردي . وهكذا اتضاع التناقض بين الفلسفة الأرسطية والدين في نقاط حرجية . وكان الخيار مطروحاً أمام المفكرين المسلمين واليهود في القرن الحادى عشر ، ثم أمام خلفائهم من المفكرين المسيحيين في القرنين الثالث عشر والرابع عشر ، فقد كان عليهم أن يختاروا بين رفض المذهب الأرسطي برمتته ، وهو المذهب القائل بفصل عالم العلم عن عالم الدين ، وبين محاولة إثبات الانسجام النهائى بين العقل والدين .

## ٢ - العقل والدين في الفكر الإسلامي والفكر اليهودي :

لقد تحدد النموذج الذى احتداه الفكر الإسلامي والفكر اليهودي فى مواجهة التحدى الأرسطى بالمجازات بعض كبار المفكرين وبالبيئة الاجتماعية العامة التى تعين عليهم أن يعملا فى إطارها ، وهو ماحدث أيضاً فى أوروبا المسيحية . ففى تناقض صارخ مع العالم اليهودى والعالم المسيحى ، حافظ الإسلام باستمرار على الفصل بين السلطات الدينية والمدرسين والعلماء فى مجالات الفلسفة والعلوم . إذ كان قادة الفكر فى الإسلام ، إما من الأصوليين والفقها ، الذين يستمدون جميع معارفهم فى الدين والأخلاق من القرآن والسنة النبوية ، وإما من الصوفية الذين اكتشفوا ، من خلال التجربة الدينية المباشرة ، طرقاً إضافياً يوصلهم إلى الكشف عن الحقيقة الإلهية . ولكن زعماً الفكر الإسلامي لم يحاولوا قط أن يشيدوا لاهوتاً عقلاً عن طريق تبني مدلولات ومضمون العلوم الأرسطية . فقد كان المفكرون والتأمليون فى العالم الإسلامي مستقلين<sup>(١)</sup>؛ يتکسبون عيشهم من العمل كيميائيين ، أو موظفين فى

---

١ - يبدو أن كاثر يفكر في ضوء تطور المسيحية الغربية ، ولهذا لاكتفى برصد ظاهرة استقلال المفكرين المسلمين كظاهرة اجتماعية دون أن يتبعد إلى أن الإسلام في جوهره لا يجرد مجالاً لرجل الدين المحترف بالمفهوم المسيحي ، كما أنه ينبع قيام أية سلطة دينية على الناس الذين يتساون جميعاً في كونهم مسلمين يحاسب كل منهم على عمله الذي يتحمل وزره . وكان المفكرون المسلمين يفسرون أمور الدين للناس دون أن تكون لهم سلطة روحية عليهم ودون أن ينالوا على ذلك أجراً . وهذا هو الذي أدى إلى المسارة التي تميز بها الفقهاء والمفكرون المسلمين في عصر إزدهار الحضارة العربية الإسلامية .  
(المترجم )

الجهاز الإداري ، أو فقهاء وقاضة ، أو مدرسين محترفين . هذه المخلفية الاجتماعية المتمايزه للتفكير الراقي في العالم الإسلامي كانت تعنى من ناحية ، أن المفكرين في هذا العالم كان يتميزون بالجسارة لأنه لم يكن هناك عائق أمامهم ، سواء قتل هذا العائق في قلتهم حول مدى التوافق بين العقل والدين ، أو قتله في خوفهم من فقدان وظائفهم بتهمة الدعوة إلى الرزندقة . ومن ناحية أخرى ، كان هناك خطر جسيم يهدد التطور البعيد المدى للفلسفة الإسلامية يمكنه في الفصل بين الرعامة الدينية والزعامة الدينوية على هذا النحو . ولو أن السنة والصوفية كانوا قد أحسوا بأن الديانة التقليدية كانت في خطر حقيقي من جراء النشاط الهدام للمفكرين التأمليين ، ولو أنهم استطاعوا الحصول على مساعدة الدولة في هذا السبيل ، لأخرسوا ببساطة كل تعبير عن الفكر العقلاني . والحقيقة أن هذا هو مابداً يحدث في الشطر الأخير من القرن الحادى عشر ، وبعد سنة ١٢٠٠ ، كان التفكير العلمي في العالم الإسلامي قد انتهى<sup>(٢)</sup> . هذا التطور البائس يطرح تناقضاً مع ما كان يحدث في الفكر التأملى المسيحي . لأن جميع المؤلفات الفلسفية في أوروبا العصور الوسطى العالية قد أنجرت داخل نطاق المؤسسات التعليمية التي كانت خاضعة للسلطات الكنسية ، وأن جميع الفلاسفة الغربيين البارزين كانوا من رجال الكنيسة ( من الناحية الاسمية على الأقل ) فقد كان المفكرون الغربيون في البداية أكثر إدراكاً للصراع المضني بين العقل والدين ، وكانوا يتحررُون بعدل أبوطاً من حركة المفكرين المسلمين ، ولكن عملهم كان في مأمن من هجوم المتعصبين لأنه كان يتم تحت رعاية الكنيسة<sup>(٣)</sup> .

٢ - في هذا القول تعميم خطير لا يكفي أن توافق المؤلف عليه . ويبدو أنه يربط بين انتصار المذهب السنى عقب سقوط الخلافة الفاطمية ، وبين ما يزعمه من إنهايار التفكير العلمي في العالم الإسلامي . ولكن النظر إلى التراث العلمي والأدبي في شتى صنوف المعرفة خلال العصرين الأيوبي والملوكي في الشرق . وما كانت مراكز الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس تتميز به آنذاك ، يكشف عن مدى وهن هذه المقوله العامة وخطئها . وإذا ما استعرضنا أسماء أعلام الحضارة العربية الإسلامية منذ نهاية القرن الثاني عشر الميلادي ، وحتى الفزو العثماني في العقد الثاني من القرن السادس عشر ، لوجدنا طائفة كبيرة من المفكرين الأصالة في كافة وجوه المعرفة . ولكن يبدو أن كاتبنا يركز في هذه الدراسة على الناحية الفلسفية فقط في الثقافة العربية الإسلامية . ( المترجم )

٣ - هذه نقطة خلاف أخرى مع المؤلف ، لأن عبارته هنا ترجح بأن الكنيسة كانت ترعى حرية الفكر في العصور الوسطى ، وهو ما يتعارض مع الواقع التاريخي تماماً . فالواقع أن الفلسفه الذين نعموا بهذه الحرمسية هم فقط أولئك الذين ساهموا في تدعيم مركز الكنيسة وسلطاتها ، على حين اعتبر المخالفون هراظمة تم مطاردهم بكل وسائل العامة ، والأمثلة على ذلك أكثر من أن تحصى في هذا الكتاب نفسه ( المترجم ) .

لقد تمت ترجمة مؤلفات أرسطو إلى اللغة العربية في القرن الثامن ببلاد الشام على أيدي علماء مسلمين اعتمدوا إلى حد كبير على مساعدة القساوسة المسيحيين . ثم انتشرت النصوص المترجمة بعدل بطيء في كافة أرجاء العالم الإسلامي حتى وصلت إلى إسبانيا في القرن العاشر ، وهناك تمت دراستها بعناية في مدارس الفلسفة والعلوم الكبرى بقرطبة وغيرها من المدن . وكان أول من شرحوا أرسطو وعلقوا عليه باللغة العربية عالم مسلم عرفه اللاتين باسم Avicenna ولكن اسمه العربي هو « ابن سينا » ( ت ١٠٣٧ ) . وكتابه كاتباً موسوعياً إلى أبعد الحدود ، كما كانت إضافاته في مجال الطب شائعة في أوروبا القرنين الثالث عشر والرابع عشر . وفي مجال الفكر الفلسفى كان ابن سينا يمثل تراثاً قدّيماً لم تكن الأرسطية فيه قد قضت على الأفلاطونية الجديدة قاماً ، وهو ما تمخض عن نظام فلسفى خاص يمزج بين عناصر التراث الأرسطى والتراث الأفلاطونى الجديد . وقتلت النتيجة في خليط من الكل الهيراركى لأفلاطون والعوالم الآلية لأرسطو . وهو نظام فلسفى ساذج للغاية ، ولكنه كان يتعارض مباشرة مع بعض المفاهيم الأساسية للإسلام . كما أنه نفى خلق العالم وأنكر الخلود الشخصى ، متحججاً بأن الروح الإنسانية لا تجد حياة أخرى سوى بالاتحاد مع العقل الكلى <sup>(٤)</sup> .

هذه الاستنتاجات نفسها وصل إليها أعظم فلاسفة المسلمين ، وهو أندلسى اسمه ابن رشد ( ت ١١٩٨ ) ، وهو الذى كانت الكنيسة الغربية تعرفه باسم Averroes . وعلى الرغم من أنه لم يكن يعرف اللغة اليونانية ، فقد استوعب كل الفلسفة الأرسطية من خلال الترجمات وصار أكبر شراح أرسطو في العالم العربي ، وفي العالم اللاتيني بدرجة كبيرة . وقد وصفه توماس أكويناس بأنه « المعلم » على أرسطو . ولم يتورع ابن رشد عن الفصل بين عالم العلم كما يمثله أرسطو وعالم الدين كما يمثله القرآن . فالعلم يكشف بوضوح عن أن الله هو محرك

٤ - يرى الدكتور محمد عاطف العراقي ( مذاهب فلاسفة المشرق ، دار المعارف ١٩٧٦ م الطبعة الخامسة ، ص ١٥٢ ) أن ابن سينا استفاد من آراء الفلسفة اليونان وأسلامه من فلاسفة الإسلام وهضمها تماماً ، ثم أضاف إليها عناصر جديدة لا تجدوها عند من سبقه سواء فلاسفة اليونان أو فلاسفة العرب . ونستطيع أن نتعرف عليها من خلال كتاب « الشفاء ، والنجاة » و « عيون الحكمة » و « دانش نامه » والإشارات والتنبيهات وكذلك رسائله الصافية في القسميات ، وكتابه « القانون في الطب » . وهذه العناصر الجديدة هي التي جعلت له تأثيراً عظيماً فيمن جاء بعده . بعد أن ترجمت كتبه إلى اللاتينية . وفي رأيه أنها لو كانت مجرد صدى وتردید لآراء من سبقوه لما كانت له هذه المكانة التي تلما توافرت لفيلسوف غيره .  
( المترجم )

الكون؛ بمعنى أنه أداة بعيدة تماماً عن التدخل في الحياة البشرية. كما أن العلم الأرسطي يؤيد خلود العالم وينكر العقيدة الإسلامية عن الخليقة. وأخيراً، فإن ابن رشد واضح في إنكاره للخلود الشخصي، وفي تأييده للذهب العقل العام، أو الروح الكلية. ولم يكن معنى هذا أن يتخلّى ابن رشد عن العقيدة الإسلامية. فقد كان يعتبر نفسه مسلماً تقيناً ورعاً، وواجه التناقض بين العلم والدين بالاعتراف الصريح بوجود «حقيقة مزدوجة»<sup>(١)</sup>. فهناك حقيقة واحدة للعلم، وحقيقة أخرى للدين. وليس بقدور العقل البشري أن يوفق بينهما. فلا بد أن يكون للجهلاء دينهم. أما المتعلمون فإنهم يعرفون هذه الحقيقة المزدوجة. وقد أغضبت تعاليم ابن رشد زعماء السنة المسلمين. وعلى الرغم من أنه من المؤكد أن ابن رشد لم يتطاول على المذهب القرآني وصحته، فإن ما استنتجه من تعارض هذا المذهب مع العلم، ووضعه للمعرفة العقلية إلى جانب الدين، ظهر وكأنه محاولة لإهانة العقيدة الإسلامية والحط من شأنها. ومنذ القرن الحادى عشر كانت السلطة السياسية فى الأندلس قد انتقلت إلى جماعات المهاجرين من شمال أفريقيا من أظهروا نزعة من التحصب والتتشسف كانت جديدة على الإمارات الإسلامية فى شبه جزيرة أيبيريا. ولم يكن من الصعب على المدافعين عن وسائل المعرفة التقليدية من خلال الدين والتجربة الصوفية أن يقنعوا الأماء المسلمين باتخاذ تدابير ضد استمرار الاتجاهات الفكرية المتحررة، فاضمحللت المدارس الكبرى، وأدين ابن رشد، وكان على العالم العربى أن يخضع زمناً طويلاً لطغيان التحصب والجهل. ولكن تعاليم ابن رشد التي وفدت إلى الغرب مع نصوص ترجمات أرسطو، قيس لها أن تستمر في الوجود ليكون لها تاريخ طويل في أوروبا اللاتينية، وليكون لها تأثير قوى على مجرى الفلسفة المسيحية في القرنين الثالث عشر والرابع عشر.

والعلاقة بين العقل والدين والفكر اليهودي في العصور الوسطى، في بعض جوانبها، تتشابه مع التاريخ الفكري المسيحي أكثر مما تتشابه مع التجربة الإسلامية. إذ لم يكن

٥ - ذهب الرشديين الالatin إلى أن ابن رشد قال بالحقيقة المزدوجة، أو الحقيقة ذات الوجهين، أي أن ما هو صادق في المجال الديني قد يعد خاطئاً في المجال الفلسفى. وعلى أساس هذا الاعتقاد اندلعت الخلافات حول موقف ابن رشد. انظر:

R.R Walzer, "Arabian philosophy", Ency. Brit II , p. 195 .

ومن تلخيص آراء هؤلاء حول ابن رشد انظر: محمد عاطف العراقي، النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد (دار المعارف ١٩٦٨ ) ، ص ٢٨٧ - ٢٩١ .

الفصل بين عالم العلم وعالم الدين واضحًا بين يهود العصور الوسطى مثلما كان عند المسلمين<sup>(٦)</sup>. فقد كانت الغالبية العظمى بين الريبيين اليهود من الأصوليين والفقهاء ، شأنهم في ذلك شأن المفكرين المسلمين . ولكن أفضل المفكرين بين يهود العصور الوسطى ، الذين تولوا أيضًا رئاسة الجماعات الدينية ، حاولوا التوفيق بين العلم والدين ، وإيجاد غط من اللاهوت العقائدي . وأظهروا من الاهتمام بالوصول بين العقل والدين ، ما يمثل ذلك الاهتمام الذي تدرب عليه ذكاء المفكرين اللاتين وخاليهم ، وقد سبقت أفكار موسى بن ميمون أفكار توماس أكويناس في هذا المجال .

ففي بداية العصر المسيحي كانت هناك بالفعل جماعات يهودية كبيرة خارج فلسطين في مدن شرق المتوسط وبلاط النهرین . وكان تدمير الجماعة اليهودية في فلسطين في أعقاب تمرد فاشل ضد الحكم الروماني في النصف الثاني من القرن الميلادي الأول سببًا في زيادة حجم هذه المجتمعات في الدياسبورا أو الشتات<sup>(٧)</sup> . وكانت أهم جماعتين هما الجماعة البابلية ، وجماعة الإسكندرية كبيرة العدد . وكانت هاتان الجماعتان تتشلان موقفين متناقضين تمامًا عن مسألة العلاقة بين اليهودية والثقافة العلمانية . وقد وجد اليهود السكندريون من يتحدث باسمهم في شخص الفيلسوف الكبير فيلين philo ، الذي أظهر التوافق بين اليهودية والفلسفة الأفلاطونية ، وكرس نوعًا من اليهودية الإصلاحية تتشابه في كافة النواحي مع

٦ - ينصب كلام كاتنر هنا على العلوم الأرسطية باعتبارها العلم الوحيد المتاح آنذاك ، ومن ثم فإنه حين يتحدث عن الفصل بين العلم والدين يقصد الفصل بين الدين الإسلامي والفلسفة الأرسطية . إلا أنها يجب أن نلاحظ أن المسلمين قد طوروا علومهم الخاصة بهم ، والتي كانت أساساً للحضارة العربية الإسلامية . وإذا كان المسلمين قد صاغوا علومهم الخاصة بهم فإن هذه العلوم كانت ترتبط بالدين وتوافق معه بدرجة أو بأخرى . وعلى عكس ما يوحى به كلام كاتنر ، فإن الدين الإسلامي دين يدعوه إلى المعرفة والبحث عن الحقيقة ، وليس هناك تعارض إطلاقاً بين تعاليم الدين الإسلامي والبحث العلمي ، والدليل على ذلك أن هذا الدين كان عماد الحضارة العربية الإسلامية التي عاشت الدنيا في رحابها زمناً طويلاً . ولم ي يحدث أن انتصر الإسلام على حساب العلم والمعرفة ، كما أن انتصار العلم لم يكن على حساب الإسلام مثلاً حدث في الكنيسة الغربية التي كان انتصار العلم في الغرب الأوروبي هزيمة لها . (المترجم )

٧ - يشير المؤلف هنا إلى التمرد اليهودي ضد الحكم الروماني في فلسطين والذي انتهى بالقضاء على المتمردين اليهود على أيدي قوات القائد الروماني تيتوس ( الذي أصبح إمبراطوراً فيما بعد ) في سنة ٧٠ ميلادية . وقد روى أحداث هذه الحرب المؤرخ اليهودي « يوسف ماتياس » ( ٣٧ - ١٠٥ ) الذي اختار لنفسه اسمًا رومانيا هو « فلافيوس يوسيفوس Flavius Josephus » وقد عرف هذا المؤرخ اليهودي باسم خائن أورشليم نظراً للدور المشين الذي قام به في الحرب اليهودية وانحيازه الكامل إلى الرومان ضد بنى Josephus , The Jewish War (transl . by G.A. williamson ) penguin 1967 . انظر : .

يهودية القرن العشرين الإصلاحية . أما الريبيون في الجماعة البابلية فقد اتخدوا موقفاً عكسيّاً قاماً . إذا استبعدوا الثقافة الدينية من الحياة اليهودية ، وحافظوا على يهودية الفرسان بأن شادوا حائطاً شاهقاً من القوانين الدينية والأخلاقية حصرها الشخص اليهودي في داخله . هذا المدخل التقليدي الفقهي اليهودي لل耶ودية وجد التعبير عن نفسه في التلمود ، الذي هو كمية هائلة من الشرح والتعليقات على التوراة تستند إلى اليهودية التقليدية في طرح نظام فقهي يحول تماماً بين اليهود وبين التفاعل الفكري مع الأقباط (أى غير اليهود) . فكل جانب من جوانب الحياة اليومية لل耶ودي قد نظمته التلمود : ونتج عن هذا الصراع بين المفهومين المتناقضين للحياة اليهودية (والذين كانت تتمثلهما جماعة الإسكندرية والجماعة التلمودية) المحور الرئيسي في التاريخ اليهودي حتى أواخر القرن التاسع عشر .

وبالتدريج خضع يهود غرب أوروبا لنفوذ الجماعة التلمودية بسبب تدهور الجماعة السكندرية بفعل الاضطهاد المسيحي فيما بين زمن فيلون والفتح الإسلامي الذي حرر اليهود في القرن السابع . وقد ازدهر اليهود في أوروبا في العصور الوسطى الباكرة بسبب وضعهم كتجار وصيارفة في وسط مجتمع زراعي . كما أنهم لعبوا دوراً هاماً فيما كان قد تبقى من النشاط التجاري العالمي بين غرب أوروبا وعالم البحر المتوسط بعد القرن السادس<sup>(٨)</sup> . وكانوا يعانون من الاضطهاد بين الحين والحين ، لا سيما في إسبانيا تحت حكم الفيزيقيوط ، ولكن

٨ - في العصور الوسطى الباكرة ازدهرت الجماعات اليهودية بسبب الدور الذي قام به أفرادها في مجال التجارة والمال في المجتمع الأوروبي الذي كان قد تحول إلى مجتمع زراعي ذي اقتصاد طبيعي يقوم على سد حاجات الاستهلاك المحلي وعلى المقاistaة ، وفي مثل هذه المجتمعات تصبح للنقد قيمة هائلة . كذلك لعب التجار اليهود دوراً هاماً في الشاطئ التجاري العالمي الضئيل آنذاك ، إذ تركز مابقى من التجارة المحلية بأيدي التجار المحليين negotiatores ولكن تجارة البحر المتوسط البعيدة ، بما كانت تدره من مكاسب وفيررة ، ومكانة اجتماعية راقية . ظلت تحت سيطرة التجار الشرقيين من السوريين واليونانيين واليهود . وإذا كانت حركة الفتوح التي قام بها المسلمين لم تتسبب في قطع أواصر العلاقات التجارية بين الشرق والغرب ، فإنها من ناحية أخرى جذبت التجار السوريين تجاه الأسواق الآسيوية الجديدة المزدهرة التي وفرتها الفتوح الإسلامية في آسيا . ومن ناحية أخرى لم يفلح الفتوح اللباردي بجنوب إيطاليا في القضاء على الوجود البيزنطي في هذه التواحي ، ولكن التجار اليونانيين وجدوا في سياسة الحكومة البيزنطية ما يشجعهم على البقاء في بلادهم لكي يفيدوا من تجارة المرور التي كانت القسطنطينية من أهم مراكزها . وهكذا بقى لل耶ود وحدهم القيام بدور حلقة الوصل بين أوروبا الكاثوليكية والبلاد الأخرى الأكثر تقدماً في العالم الإسلامي والإمبراطورية البيزنطية بل وفي الهند والصين - انظر :

Robert S . Lopez , The commercial evolution of the Middle Ages , 950 - 1350 Cambridge Univ . press 1976 , pp . 60 - ff .

(المترجم)

المالك البرمانية بصفة عامة كانت تجد في خدماتهم كتجار وصيارة يقرضون الأموال أمرًا نافعًا للغاية بحيث لم تكن تسمح للأساقفة المتعصبين بارتکاب المذايحة ضدهم . وقد ازدهر اليهود بشكل خاص تحت حكم الكارولنجيين ، الذين كانوا يقدرون الخدمات الاقتصادية التي كان اليهود يسلونها للمجتمع النامي في القرن التاسع . وليس حقيقياً بأي حال من الأحوال أن اليهود في أوروبا المسيحية ، في العصور الوسطى الباكرة ، كانوا يتعيشون من التجارة وإقراض الأموال فحسب . ففي بعض الأماكن كان مسموحاً لهم بامتلاك الأراضي ، ومع مطلع القرن الحادى عشر كان بعضهم يملك ضياعاً شاسعة في إقليم جنوب فرنسا حيث تنموا الكروم .

ويأتي الخط الفاصل في تاريخ اليهود في أوروبا المسيحية في منتصف القرن الحادى عشر . ذلك أن النزعة العسكرية الجديدة التي استولت على المسيحية اللاتينية ، وازدياد حركة التدين الشعبي قد ساهمت في تصاعد موجة معاداة اليهود Judophobia بعدل رهيب ، وهو العداء الذي عبر عن نفسه تعبيرًا درامياً في المذايحة التي ارتكبها الصليبيون في تسعينيات القرن الحادى عشر . فضلًا عن أن التغيرات التي طرأت على الحياة الاقتصادية والسياسية تسببت في تدهور أوضاع اليهود . فقد أدى تطوير وتحسين النظم والمؤسسات الإقطاعية إلى استحالة امتلاك اليهود للأراضي ، لأنهم لم يكونوا يقدرون على أن يقسموا الأيان الضرورية والutherford اللازمة لعلاقة التبعية الإقطاعية . كما أن نزيفات التجار التي قيس لها أن تسسيطر على التجارة العالمية ، أدى إلى استبعاد الوسطاء اليهود من حقل العمل . وفي مطلع القرن الثاني عشر كان الريا هو المورد الرئيسي لليهود . وقد فسر الريءون اليهود التحرير الوارد في الكتاب المقدس ضد الريا تفسيراً يجعله تقاصراً على التعامل داخل الجماعات اليهودية وحدها ، بل وأباحوا التعامل بالريا بين اليهود والأمينين . الواقع أن زعماء الكنيسة المسيحية قد توصلوا إلى نفس الاستنتاج . إذ أنهم فسروا نفس الأقوال الواردة في الكتاب المقدس على أنهم تحرير للمعاملات بالريا بين الإخوة المسيحيين ( على الرغم من أن هذا التحرير كان ينتهك فعلاً على أوسع نطاق ) ، كما أنهم أباحوا التعامل بالريا مع الأميين واليهود . ولم تكن تلك مسألة مذهبية في جوهرها ، وإنما كانت مسألة اجتماعية اقتصادية . فقد كان اليهود يملكون رأس المال ، ولم يكن أمامهم سبيل للعيش سوى بإقراض الأموال . وكانت التجارة والصناعة الأولوية النامية تحتاج إلى خدمات اليهود ، كما كان النبلاء المبدرون ورجال الكنيسة المنسلسون ، والحكومات الملكية الناشئة تحتاج إلى هذه الخدمات . وكان المربون اليهود يفرضون

أرباحاً عالية - تصل أحياناً إلى خمسين في المائة من أصل المبلغ . ولم يكن السبب في هذا راجعاً إلى أنهم كانوا قبيلة من أمثال شابلوك ولكن لأن ثمة مخاطر جسيمة تهدد أعمالهم . إذ كان من الصعب قاماً استرداد قروضهم طالما كان المدينون يتمتعون بمكانة في ساحات القضاء كانوا هم أنفسهم يفتقرن إليها . وكانوا يعتبرون أنفسهم محظوظين إذا تكونوا من استرجاع نصف المبالغ التي أقرضوها كذلك كان المربون من غير اليهود يفرضون هذه النسبة العالية من الأرباح مثل اليهود . ومع هذا فقد تزايد نشاط المربين اليهود .

إن نزعة معاداة السامية تعود إلى عصر الإصلاح الجريجوري والحملة الصليبية<sup>(٩)</sup> . ومع منتصف القرن الثاني عشر أدى ظهور افترايات الدماء - وهي الأساطير التي تتحدث عن قيام اليهود بقطوس للتبيح الأطفال المسيحيين - وغيرها من دلائل الكراهية الشعبية ضد اليهود، إلى تكرار المذابح ضدهم . وكانت الحماية التي تنتفع بها اليهود والتي فرضها الملك والأمراء في مواجهة المذابح ، ذات ثمن فادح . ومع مشرق شمس القرن الثالث عشر كان يهود أوروبا قد تحولوا فعلاً إلى عبيد لحكومات الدول وملوك الذين أباحوا لهم التعامل بالربا وسحووا لهم بالبقاء على دينهم ، وحموهم من القتل الجماعي ، مقابل مبالغ طائلة كانوا يسددونها للخزائن الملكية التي استخدمتهم كوسانط لإتلاف الأموال من الجماهير المطحونة .

وحتى قبل تدهور الوضع الاقتصادي والاجتماعي لليهود ، كانت الحياة الداخلية في الجماعات اليهودية في فرب أوروبا تتوجه نحو مسيرة مفاهيم اليهودية التلمودية ، ولكن لم يحدث سوى نهاية القرن الحادى عشر أن انفصل الفكر اليهودي قاماً عن التراث الكلاسيكي والثقافة الدينية العامة . ففي ذلك الوقت كانت الجماعات اليهودية في أوروبا

٩ - الواقع أن الاضطهادات التي تعرض لها اليهود في أثناء الحركة الصليبية كانت تعانياً لظروف خاصة مختلفة عن ظروف الاضطهادات التي لحقت بهم في عصور وأماكن أخرى ، ولكن هناك ميلاً دائماً لدى المؤرخين اليهود إلى مناقشة الموقف الصليبي من اليهود في إطار الموضوعات المتعلقة بتاريخ معاداة السامية . والحقيقة أن هناك من المؤرخين المسيحيين من يعارضون في هذا الموقف ( انظر التعقيب الذي كتبه د . محمد خليفة حسن في كتاب عالم الصليبيين ترجمة د . قاسم عبدة قاسم ود . محمد خليفة حسن ، دار المعارف ١٩٨٠ ، ص ٢٤٦ - ٢٧٤ ) انظر أيضاً :

J.Parkes , The conflict of the church and the synagogue , A study in the origins of Anti-semitism ( New York 1969 ) .

وفي رأينا أن هذا الموقف الفكري يعترض تحابياً على الواقع التاريخي ولها لعنق المبنية التاريخية لصالح الموقف الدعائى للحركة الصهيونية . فدراسة الحملة الأولى ، مثلاً ، تكشف عن أن الاضطهادات التي واكبت الحركة الصليبية لم تكن سوى إفراز للواقع التاريخي في أوروبا القرن الحادى عشر ، وهو واقع يختلف بطبيعة الحال عن القرن اللاحق وماحدث لليهود في أوروبا أيامها . ( المترجم )

المسيحية تسير على هدى فوج عام . فقد كان يتولى حكم الجماعة صفة صغيرة من العائلات الرأسمالية أو الريانية لها حتى قيادة جماهير اليهود الذين كانوا من المزلفين وصغار التجار . وإذا حيل بين اليهود وبين المجتمع المسيحي والثقافة المسيحية ، فقد كان هم الصفة هو العمل على تقوية الطبيعة التعاونية في الطائفة اليهودية من خلال التطبيق المنظم لقوانين التلمود . أما المفكر البارز الذي يمثل هذه الصفة فهو راشي Rashi (الرئيسي سليمان بن اسحق ١١٥) الذي كان رئيس الجماعة اليهودية في تروي Troyes . وقد انحصر نشاطه الفكري كله في نطاق التراث التلمودي إذ أنه أضاف شروحاً جديدة على التوراة لكي يوفق بين مفاهيمها الأخلاقية والفقهية وال حاجات اليهودية في زمانه . ولا تزال شروح راشي على الكتاب المقدس ذات قيمة بالنسبة لليهود ، كما أن شروحه على الهوامش ماتزال تُطبع على نطاق واسع مع النص العبرى للكتاب المقدس . وتتميز تفسيراته بوقفها النفعى المتعقل الذى يتناقض بشدة مع التفسير المفرق فى الرمزية الذى طرحه فيلون ، والذى استخدمه العلماء المسيحيون على نطاق واسع . ولهذا السبب وجد بعض العلماء المسيحيين فى القرن الثانى عشر شيئاً طريفاً ومضحكاً فى مؤلفات راشي . كانت عقلية راشي عقلية متوقدة فطنة ، كما كان على وعي بمشكلات الحياة اليومية التى كان بنو جلدته يواجهونها . وقد حاول أن يبين لهم سبيل المحافظة على المفاهيم الأخلاقية والشرعية فى الكتاب المقدس فى ظل الظروف التى كانت تتدحرج بسرعة . وبهذا أدى خدمة جليلة للجماعات اليهودية الأوروبية طوال القرون الثمانية التالية . إلا أن شروح راشي وتعليقاته عادية وغير ذات أهمية فى قيمتها الفكرية . فهى لا تتميز بالنزعية الصوفية ، كما تخلى من أية محاولة للربط بين اليهودية والعلم والفلسفة . وإنما هي تكشف بوضوح شديد عن الفقر الفكرى الذى أناخ بكلكله على اليهود فى أوروبا المسيحية فى العصور الوسطى .

وقد تدهور الموقف اليهودي فى أوروبا المسيحية بصورة متزايدة خلال القرنين الثانى عشر والثالث عشر . إذ أن مجمع اللاتيران الرابع فى سنة ١٢١٥ أوصى بعزلة اليهود التامة ، وأصدر قراراً بأن على جميع اليهود أن يرتدوا العلامات الصفراء كنهاية عن مكانتهم كمنبوذين . ومع ظهور المؤسسات المالية المسيحية أخذت الخدمة التى كان يتقى الرأسماليين اليهود أن يؤدونها فى التدهور المستمر . وكانت النزعية التقليدية التى روّج لها أفراد الصفة من الأحبار والرببيين نزعة سلفية مغادرة للتفكير الفلسفى . ولا غرو أن يتحول بعض اليهود إلى

المسيحية في ظل هذه الظروف . ولكن عدد اليهود الذين هربوا من التزاماتهم ومن الاضطهاد باعتناق المسيحية كانوا يشكلون أقلية ضئيلة للغاية . وإذا لم يستطع اليهود المضطهدون في القرن العشرين الهروب من موجات معاداة السامية ، كذلك لم يكن اليهود في العصور الوسطى يحصلون على حريةهم سوى باعتناق المسيحية . ومع هذا كانت حالات اعتناق اليهود للمسيحية قليلة لأسباب ثلاثة : أولها أن إحساس اليهود بالعنایة الإلهية ونظرتهم الأخروية قادتهم إلى الإيمان بأن عصر الاضطهادات ليس سوى تمهيد لمجيء المخلص وخلاصهم الوشيك . وثانيها أن الطبيعة التآزرية للطائفة اليهودية في العصور الوسطى كانت تترك المتنصرين الذين هجروا عائلاتهم وطائفتهم مكسوفين تماما لأنهم تركوا طائفتهم الاجتماعية ودخلوا في رحاب العالم المسيحي . وثالثها أنه بينما كانت الكنيسة ترحب باليهود المتنصرين وتكافتهم كانت جماهير العلمانيين تعاديهم خوفاً من المنافسة الاقتصادية من جانب اليهود المتنصرين .

وفي العقد الأخير من القرن الثالث عشر قام ملك إنجلترا وملك فرنسا بطرد اليهود من بلادهما استجابة لشاعر الكراهية الشعبية من جهة ، ورغبة في الاستيلاء على ممتلكات اليهود من جهة أخرى . وقد انتقل كثيرون من اليهود المطرودين إلى ألمانيا في الشرق حيث كان يعيش عدد كبير من اليهود في القرنين الرابع عشر والخامس عشر . وهناك تحدث اليهود باللغة الألمانية التي تحولت على لسانهم إلى اللغة اليديدية Yiddish الحديثة بعد إضافة بعض مفردات عبرية وكتابتها بالمحروف العبرية . وهناك أيضاً عانى اليهود مرة أخرى من ويلات المذابح الجماعية . وقد أدى هذا إلى دفع اليهود إلى الهجرة صوب الشرق إلى بولندا وروسيا حيث كان يتظارهم المزيد من العذاب .

ولاشك في أن اليهود كانوا أكثر المجموعات الجنسية أو اللغوية تعليماً في مجتمع العصور الوسطى . وكان انفصالهم عن الثقافة الأوربية العامة بعد القرن الحادى عشر ، نتيجة الاضطهادات والعزلة من ناحية ، ويسبب تعليمات الربيبين المتشددين من ناحية أخرى ، خسارة فادحة للحياة الفكرية في عالم العصور الوسطى وعقبة كثيرة في سبيل تقدم الحضارة الغربية . ويمكن إظهار مدى فداحة هذه الخسارة بمقارنة المساهمة اليهودية الضئيلة في ثقافة أوروبا بالإنجازات التي حققوها في الأندلس<sup>(١٠)</sup> .

---

١٠ - يقسم هذا الرأي على أساس من النظرة العنصرية المتعصبة التي تحاول القول بأن اليهود شعب متفرق . وأصحاب هذا الرأي ، وهم من اليهود ، يحاولون باستمرار أن ينسبوا كل الإنجازات الحضارية في =

فقد كان وضع اليهود في إسبانيا الإسلامية حتى نهاية القرن الحادى عشر أفضل كثيراً منه في أي بلد أوربي آخر من عدته وجوه . فالواقع أن الأمراء العرب قد تقبلوهم على أساس المساواة ، وأرتقى اليهود المناصب العليا في الجهاز الحكومي ، كما لمعوا في التجارة وفي المهن الثقافية ، ولاسيما الطب ، وخلال القرن العاشر والقرن الحادى عشر ازدهرت طائفة من اليهود الأرستقراطيين الذين عملوا في بلاط الحاكم في مراكز الحكم الإسلامي . وللمرة الأولى ، بين زمن فيليون السكتندرى والقرن الثامن عشر ، يتم قبول جماعة يهودية كبيرة داخل المجتمع وتتاح لها فرصة المشاركة في كافة جوانب الحياة . ونتيجة لهذا الجذب العلماء اليهود في الأندلس صوب الثقافة الدينية ، وبذلك قدموها المساهمة الوحيدة من جانب اليهود في ثقافة العصور الوسطى العالية . وكان هناك قدر كبير من التنوع في التناول اليهودي للتعليم والمعرفة يساوى ما كان يحدث في العالم المسيحي تقريراً . ذلك أن بعض المفكرين اليهود كانوا يؤيدون الأفلاطونية الجديدة : وكان أبرز المعبرين عن هذه المدرسة أفيسبروول Avicembrol (سليمان بن جبريل . ت ١٠٥٨) . وأهم كتبه هو كتاب « نافورة الحياة » الذي ترجم إلى اللغة اللاتينية وانتشر على نطاق واسع في كافة أرجاء أوروبا المسيحية . ومقالة سليمان بن جبريل الأفلاطونية الجديدة مقالة فلسفية خالصة ، وليس فيها ما يمكن أن يدل على أن كاتبها يهودي . والحقيقة ، أنه لم يتم التعرف على مؤلف هذه المقالة سوى في القرن التاسع : فقد كان العلماء اللاتين في العصور الوسطى يفترضون أنها كتبت بقلم مؤلف مسيحي .

وسمة جانب آخر من جوانب الثقافة اليهودية في الأندلس تتمثل في أكبر شاعر عبرى في العصور الوسطى ، هو يوداه هاليفي Judah Halevi ( وتوفي حوالي سنة ١١٤٠ ) ، وكانت أولى قصائده تدور حول موضوعات الحب الديني ، وهي موضوعات شبّهها ب موضوعات شعراء التروياديّين والرساليّين والشعراء العرب أيضًا في تلك الفترة . وهناك نسمة تدور حول

= التاريخ الإنساني لليهود . والقول هنا بأن الإنجاز الثقافي للبيهود في الأندلس مرجعه إلى العبرية اليهودية التي أتاحت لها التسامح الإسلامي سبيل الظهور ، قول مردود لأن الناظر في تراث الحضارة العربية الإسلامية . سوف يكتشف على الفور أن المساهمات في هذه الحضارة من غير المسلمين لم تقتصر على اليهود ، فهناك أسماء عديدة لمسيحيين تألقوا داخل دار الإسلام وساهموا في هذه الحضارة التي قامت على أساس من حرية العقيدة والتسامح .

كذلك فإن القول بأن اليهود « مجموعة جنسية » مغالطة تاريخية كبيرة في إطار الموقف الدعائى للحركة الصهيونية ، فلم يكن اليهود جنساً خالصاً قائمًا بذاته ، وإنما هم أتباع ديانة شأنهم في ذلك شأن الجماعات التي تعتنق ديانات أخرى .

الشلود الجنسي تفرض نفسها على هذه القصائد بشكل عام . وعلى أية حال ، تبدو قصائد هاليفي ذات نفمة معادية للتفكير محلية الرؤية : فلأنه كان يعيش في مجتمع غني تخلق فيه كثيرون من اليهود بأخلاقيات البيئة التي عاشوا في رحابها ، فقد اهتم بالمحافظ على اليهودي التقليدي ، كما صار هو العدو اللدود للثقافة اليهودية الدينية . وعلى أية حال ، فإنه كان إنسانى النزعة بحيث لا يمكنه اعتناق الرؤية الفقهية التي قيز اليهودية التلمودية . وأعظم كتب هاليفي هو الكوزاري Kuzari الذي جاء إلهاماً لنوع من الوطنية الخيالية ، وهو نمط من الصهيونية البدائية لا يقتصر اهتمامه على التراث القانوني والدينى اليهودى ، وإنما يروج لفكرة التفوق الأخلاقى للشعب اليهودى . وقد لقى كتاب الكوزاري رضاً الصهاينة فى القرنين التاسع عشر والعشرين ، لسبب واضح هو أنه « إذا تحملنا النفي والإهانة فى سبيل الرب ، كما هو حادث بالفعل ، فإننا سوف نفخر بالجليل الذى سيأتى بالمخلص ويعجل ب يوم الخلاص الذى نأمل فيه ... وينحصر دور الأميين فى تعبيد الطريق أمام المخلص المنتظر ، الذى هو الشمرة ، وسيكونون جميعاً فاكهته . ثم إذا اعترفوا به سيكونون جميعاً شجرة واحدة ... . وسوف يمكن إعادة بناء أورشليم فقط حين تخترق إسرائيل شوقاً إليها إلى المدى الذى يجعل الإسرائيليين يتبلون أحجارها وترابها » لم يكن أسلوب هاليفي مجرد أسلوب قوى جذاب ، ولكن المثل والقيم التى روج لها فى كتابه الأخير كانت تحمل نفمة متمايزة ذات نزعة وطنية خيالية وعدوانية ، وهى النزعة التى كانت مصدر إلهام الحركة الصهيونية فيما بعد . وربما يمكن القول، بأن هاليفي قد سبق عصره بثمانية قرون . وحين مات وهو فى رحلة حج إلى الأرض المقدسة انتهت بوته محاولة بناء قرة ثالثة فى الحياة اليهودية لاهى تلمودية ولاهى فيلونية .

ولكن سليمان بن جريل ، وهاليفي ، أو غيرهما من الكتاب اليهود فى الأندلس لم يسترعوا انتباه معاصرיהם مثل ذائع الصيت موسى بن ميمون ( ١١٣٥ - ١٢٠٤ ) . فقد كان سليل أسرة بارزة من الربيين فى الأندلس ، وكان أشهر علماء التلمود فى زمانه ، وفي رأى البعض أنه كان أعظم علماء التلمود فى كل العصور . وفي الوقت نفسه ، كان قد وجده اهتمامه إلى الفلسفة والعلوم اليونانية ، واهتم بدراسة العلاقة بين الأرسطية واليهودية ، كما اهتم بأن يوضح أن ديانته يمكن أن تتوافق مع أسمى الجواب العقلية . ومن ثم فإنه عمل على سد الفجوة الفاصلة بين المعرفة التلمودية والمذهب الأرسطى . وكان ذلك عملاً غاية فى الصعوبة ، ولفت انتباه العلماء اليهود تماماً . فقد كان ابن ميمون رجلاً مستقلاً يتدفق حيوية ،

ولم يكن ممكناً أن يعوقه شيء عن إنجاز عمل اختار لنفسه أن يقوم به ، حتى ولو ساءت أحواله وظروفه الشخصية . ففي القرن الثاني عشر عانى اليهود من اضطهاد المتعصبين المسلمين الذين تولوا السلطة في الإمارات الأندلسية . ذلك أن النزعة الدينية العسكرية التي آذت اليهود في العالم المسيحي ، بدأت تهاجم يهود الأندلس أيضاً . وهرب موسى بن ميمون وعائلته إلى شمال أفريقيا ، حيث اعتنق الإسلام ظاهرياً . وفي السنوات الأخيرة من حياته لم يكن يرى بأساً في هذا . ومن شمال أفريقيا هاجرت أسرته إلى مصر ، حيث صار موسى بن ميمون طبيباً لوزير صلاح الدين ، ولم يمنعه هذا من أن يواصل عمله في التعليق على الكتاب المقدس ، أو محاولة الوصل بين المذهب الأرسطي والدين اليهودي .

وتمثلت نتيجة أعمال موسى بن ميمون في شروح جديدة ضخمة على العهد القديم في كتاب « دليل الحائر » الذي يعتبر نموذجاً للفكر اليهودي في العصور الوسطى . هذا الكتاب كان الهدف منه مساعدة اليهود المتعلمين في مواجهة التناقض بين العلم والدين . وقد استبعد موسى بن ميمون مذهب ابن رشد عن الحقيقة المزدوجة ، مثلما فعل توماس أكويناس من بعده . وقد زعم أن وراء العلم والدين حقيقة واحدة أعطاها الله . وكانت تلك عاطفة نبيلة ، إلا أن موسى بن ميمون من بوقت عصي للغاية في سبيل الحفاظ عليها : إذ يبدو أن كتابه قد زاد من حيرة اليهود بدلاً من هدايتهم . ففي سبيل الوصول إلى النتائج التي كان يتغبها ، كان عليه أن يغوص في مذاهب أرسطو ، وينغمس في نوع من الكتابة والتورية في قراءة الكتاب المقدس مثلما فعل فيلون من قبل للتوفيق بين اليهودية والأفلاطونية . وكان من رأي موسى ابن ميمون أن الله هو المحرك الأول حقاً ، ولكن المفهوم الأرسطي عن الألوهية لم يتناول سوى جزء من طبيعة الله : الذي هو أيضاً الله الواحد الذي تدين به اليهودية والذي يتدخل باستمرار في شؤون البشر . وحاول موسى بن ميمون عبثاً أن يبين أن خلق العالم يمكن أن يوجد له سندًا من العقل ، بيد أنه كان عليه أن يعترف بأن أدلة كانت مجرد أدلة ترجيحية ولم تكن مؤكدة . وكان هذا كافياً لتوجيه النقد المثير إليه من زعماء اليهودية التلمودية التقليدية . وعلى أية حال ، فإنه ورط نفسه في أكبر المصاعب عندما بدأ يناقش مسألة الخلود . فمن المشير للسخرية ، أن ابن ميمون نفسه كان قد لعب دوراً رائداً في جعل خلود الروح مبدأ أساسياً من مبادئ العقيدة اليهودية . وليس هناك مثيل لهذا المذهب في الكتاب المقدس . وقد جلب إلى اليهودية من فارس في القرن الأول قبل ميلاد المسيح على أيدي الفريسيين ، وكان العلماً اليهود يتوجسون منه خيفة على الدوام . ولكن بعد جعل الخلود العام الذي أقض مضاجع

الفلسفه المسلمين الذين تبناوا المذهب الأرسطي . ويدا في النهاية أنه يؤيد مذهب ابن رشد عن الخلود من خلال الاتحاد مع العقل الكلى . وقد أدت تعاليمه المحددة و موقفه العقلي العام الذي انتهجه في كتاب « دليل الحائر » إلى إثارة السخط والخوف في نفوس زعماء اليهود الربيين . وأدين بالهرطقة ، وبينما صار الملخص الذي كتبه للقانون اليهودي مرجعًا ، حُرمت مؤلفاته الفلسفية ولقيت تجاهلاً تاماً ، ولم يعاود العلماء اليهود دراستها سوى في القرن التاسع عشر . وقد عارضه بعض نقاده في البروفانس ، حيث كانت توجد مدرسة الدراسات التلمودية الكبرى ، معارضة مريرة لدرجة جعلتهم يطلبون من محاكم التفتيش أن تحرق مقالاته الفلسفية ، وهو طلب أثليج صدور المسؤولين عن محاكم التفتيش أن يلبوه . ويمكن القول ، دفاعاً عن موقف الربيين البروفنساليين ، أنهم كانوا يخشون أن يؤدي انتشار مقالات ابن ميسن ذات النزعة الأرسطية إلى أن يوجه المسؤولون عن محاكم التفتيش اللوم إلى اليهود ويتهمنهم بالتحريض على نشر الهرطقة المسيحية .

وهكذا انتهت محاولات كبار المفكرين المسلمين واليهود لتناول العلاقة بين الدين والعلم الأرسطي الجديد بهزيمة وكارثة في مطلع القرن الثالث عشر . إذ انصرف العالم الإسلامي عن العلم الأرسطي لأن الزعماء الدينيين اعتبروه خروجاً على الدين ، وكان أولئك قادرين على الحصول على مساعدة الحكام المتعصبين في القضاء على الفكر العقلاني المتحرر . ولاشك في أن التدهور العام الذي لحق بروح الإبداع في الحضارة الإسلامية قد لعب دوراً في القضاء على الحركة الفلسفية والعلمية العظيمة في العالم العربي . وفي الوقت نفسه أدارت اليهودية ظهرها للتفكير والعلوم الدنيوية ، من ناحية بسبب عداء الربيين المتشددين لهذه العلوم ، وبسبب عزلة اليهود الأوروبيين التي بدأت في القرن الثاني عشر من ناحية أخرى . وقد أدى هذا إلى فصل العلماء اليهود عن علوم الحضارة الغربية وفلسفتها طوال قرون ستة ، كما انحصر الفكر اليهودي في نطاق الدراسات التلمودية الغامضة . وفي العصور الأخيرة من تاريخ الثقافة الإسلامية والثقافة اليهودية لم يكن مسموحًا سوى للصوفية أن تقوم كطريق إضافي إلى جانب الطريق الأصلي الذي يقود إلى الحقيقة الموجودة في رحاب الدين . وبعد سنة ١٢٠٠ ، لم يكن هناك سوى المفكرين المسيحيين في غرب أوروبا يطرحون الفرصة لبناء نظام فكري جديد يأخذ في حسابه التحدي الأرسطي .

## الفصل السابع عشر

### تنوع التجربة الدينية

#### ١ - مشكلة التدين :

بغيب شمس القرن الحادى عشر كانت الكنيسة قد استطاعت أن تفرض قيمها ومثلها العليا على المجتمع . إذ كانت طبقات ملاك الأرض يأخذون المسيحية مأخذ الجد ، بل إن الفلاحين بمستواهم الفكرى الأدنى كانوا يأخذونها مأخذ الجد : إذ كانت المسيحية قد انتشرت فى قراهم إنتشاراً فعلياً بفضل نظام الأبرشيات . وكانت مشكلات التدين من حقائق الحياة بالنسبة للناس فى غرب أوروبا . ولأنهم كانوا يأخذون الإيمان مأخذ الجد ، فقد حاولوا ب مختلف الوسائل أن يتواهموا مع المثل العليا المسيحية . ومن خلال بحثهم عن تعبير كاف عن تدينهم نتجت آثار عميقة تركت بصماتها على جوانب عديدة من جوانب حضارة العصور الوسطى . فقد كان فن البناء ، والفن التشكيلي ، والشعر اللاتيني ، والموسيقى الكنسية فى القرن الثانى عشر من نتائج هذا التدين العميق . ولكن زعماً الكنيسة انتابهم القلق لاحتقارهم بالسيطرة على الشعور الدينى وترجيده فى أواخر القرن الحادى عشر وفي القرن الثانى عشر . فقد كان التعبير عن موجة التدين الجديدة قبل سنة ١٤٠٥ م مسألة بسيطة إلى حد ما . إذ كان الرجال الأنقياء والنساء الورعات من كانت تملّكتهم مشاعر قوية تدعوهم إلى حياة الرهبنة بحيث ينفصلون عن عائلاتهم وينضمون إلى الجماعات البندكتية المستمرة النمو . أما أولئك الذين لم يكن يقدرونهم أن يكونوا رهبانا ، فقد ساعدوا الريان الكلوبيين وغيرهم من البندكتيين ب مختلف أنواع الهبات والخدمات . ولكن بعد منتصف القرن الحادى عشر ، صارت أشكال التجربة الدينية أكثر تنوعاً . إذ لم يعد الشكل الكلوبي للديرية يشبع التزعمات التقشفية لدى كثيرون من ألمتهم موجة التدين الجديدة ، فأخذوا ينشدون تعابيرات تنظيمية جديدة عن النزعة التقشفية . وكانت النتيجة أن تكاثرت النظم الديرية فى أواخر القرن الحادى عشر وفي القرن الثانى عشر بدرجة هائلة . وقد وجد الكثيرون من لم يشاركا فى هذه الموجة الجديدة من الإنسحاب التقشفى من العالم ، لاسيما بين جماهير سكان مدن غرب أوروبا - وجدوا ما يشفي غليلهم فى ذلك النمط من التدين الشعبي الذى أرسى مذاهبه المبشرون الشعبيون . وما أن مالت شمس القرن الثانى عشر للمغيب حتى

واجهت القادة الكنيسيين مهام مفروضة لم يسبق لها مثيل ، فقد كان عليهم أن يتحكموا في عملية تكاثر النظم الرهبانية الجديدة ، وأن يوجهوا النزعة التقشفية إلى الوجهة التي يجعلها ذات فائدة بالنسبة للكنيسة والمجتمع ، وأن يوجدوا وسائل وسبلا جديدة لارواه الشوق المتأجج في صدور العلمانيين ، كما كان عليهم أن يقضوا على الانقسامات التي نجمت عن الهروطة الشعبية .

## ٢ - تنظيم الزهد :

كان الشمال الإيطالي ، عند نهاية القرن الحادى عشر ، مسرحا للإرهادات الأولى لثورة شاملة في الديرية الغربية . ذلك أن الاهتمام الجديد بالزهد والاتجاهات النسكية الجديدة كانت قد بدأت تصبح بشارة الواجهة للحياة الدينية . ولم يحدث أبداً أن احتل شخص الناسك في الديرية الغربية تلك المكانة الهاامة التي كانت له في العالم المسيحي الشرقي . إذ أن الممارسات التقشفية المتطرفة لم تكن من خصائص الحياة البندكتية في دستورها الأصلى . ولما حتى في شكلها الذي اتخدته في العصر الكارولنجي ، أو في الديرية الكلونية . وكان ظهور المدن في شمال إيطاليا في أواخر القرن العاشر ، مع وجود فرص الشراء والراحة ، قد أوجد في أوروبا ، وللمرة الأولى ، غواية الحياة المرفهة التي يثور الناسك المقشف ضدها . ففي حوالي سنة ١٠٠٠ ميلادية ظهر غط الناسك - القديس في شمال إيطاليا : الذي انسحب من العالم ليهرب من الانحطاط الروحي المائل في حياة البلاط في قصور الأمراء ، وفي حياة المدن الغنية ، ولكن كأن يعود بين الفينة والأخرى ليبشر بنوع من الإحياء الأخلاقي والروحي بين جماهير المدن ، وقيض لهذه النزعات التقشفية والنسكية القوية لدى أولئك الناسك - القديسين المرجودين في كل مكان أن يصيروا هم التيار الأساسي في الحياة الدينية في شمال إيطاليا على مدى القرون الثلاثة التالية .

ويغتصب القرن الحادى عشر كانت الحركة الديرية قد اتخدت شكل حركة واسعة الانتشار في المنطقة الواقعة ما بين روما وجبال الألب ، وأسس بعض أولئك الزهاد جماعات ديرية استطاعت أن تطرح تناقضات قوية مع الحياة البندكتية السائدة . فقد أسس نظام الكمالدولي Comaldoli جماعة ديرية من الناسك عاشوا في قلايا انفرادية . كذلك ثار دير جماعة فالومبروسا Vallombrosa ، قرب فلورنسا ، ثورة واعية ضد الحياة الكلونية ، وكان يهدف إلى الالتزام الصارم بما جاء بالدستور الأصلى الذى وضعه سان بندكت . وفي سبيل المجاز هذا

الهدف ضم فالومبروسا إلى جماعته بعض الأخوة العلمانيين من غير المتعلمين إلى جانب القساوسة القادرين على القيام بالخدمة الكنسية . هذا الفصل بين الأخوة العلمانيين والكتسيين داخل النظام نفسه ، والذى أتاح الفرصة لغير المتعلمين من أبناء الطبقة الدنيا للإنخراط فى سلك الرهبان ، كان تغييرًا ثورياً سارت النظم الدينية الجديدة فى القرنين الثاني عشر والثالث عشر على نهجه .

وفي شمال الألب ظهرت نزعة تلقشفية ماثلة فى منتصف القرن الحادى عشر ، على الرغم من أنها لم تصل أبداً إلى المدى الذى وصلت إليه الدينية الإيطالية فى تمسكها بحياة النسك والتلشف . ويظهر أول تغير هام فى هذا الصدد سنة ١٤٣٠ بتأسيس « بيت الرب » بالقرب من ليون ، على يد راهب كلוני سابق أضجرته الحياة الدينية فى أكبر ديرية الغرب الأوروبى . وخلال نصف القرن التالى كانت هناك اعترافات ماثلة على النسوج الكلوني تدعى إلى حياة دينية أكثر خشونة فى إطار جماعات ديرية تقلل من ارتباطها وتداخلها فى المجتمع والتزاماته وأغراقاته الماثلة ، مثلما كانت عليه الحال قبل عدة قرون خلت . ولاشك فى أن عملية الاستعمار الداخلى فى أوروبا آنذاك قد شجعت المتلشفين على تأسيس صوامع ( قلايا ) صغيرة فى مناطق المحدود يعيشون فيها اعتماداً على مواردهم الخاصة فقط . وفي أراضى الراين وجنوب فرنسا أيضاً يظهر نفط القديس المبشر الرحال قبل نهاية القرن الحادى عشر ، بالشكل الذى أكدته تماماً الحملة الصليبية الشعبية فى سنة ١٠٩٥ .

وقد ساهمت التقلبات التى تعرضت لها حركة الإصلاح البريجورى مساهمة قوية فى تزايد تأثير هذه الاتجاهات الجديدة داخل الدينية الغربية . إذ كان البريجوريون قد أخذوا إلهامهم الأول عن النزعات التلقشفية الجديدة فى القرن الحادى عشر ، كما أن جميع قياداتهم قد خرجت من طيات هذه الحركة . وفي حركة الإصلاح البريجورى اتخذت حركة الزهد شكلاً تطهرياً ؛ ذلك أنها كانت تحاول أن تخلق عالماً يمكن أن يكون مناسباً للحج إلى مدينة الله دونها عوائق . وقد كشف الفشل الذى حاق بحركة الإصلاح عن أن حركة الزهد لا يمكن أن تأمل فى فرض مثلها العليا على المجتمع ، لأن ذلك يعني أن تحول العالم بأسره إلى دير برأسه رئيس عالم يفرض الطاعة على الحكماء . كذلك أتت بابوية جريجورى السابع إلى المسيحية بالسيف بدلاً من السلام ، ولم تستطع أن تحقق لها المزيد من القوة ، وإنما جلبت عليها الانقسامات العنيفة والفووضى والشكوك . ومن ثم أدار كثيرون من أفضل الناس ظهورهم للعالم فى

السنوات الثلاثين الأولى من القرن الثالث عشر سعياً وراء خلاصهم وسلامهم مع الرب بعيداً عن العالم وفي إطار الجماعات الدينية الجديدة التي كان هدفها الإنسحاب من العالم تماماً . وقد وقعت كثيرة من الأديرة القديمة ( منها دير كلونى برئاسة بطرس المبجل في الرابع الثاني من القرن الثاني عشر ) تحت تأثير النزعة الجديدة للإنسحاب من العالم .

هذه التغيرات الخطيرة ، التي جرت على الحياة الدينية الغربية كانت نتيجة لتضامن قيمة الرهبان بالنسبة للمجتمع . وفي أخريات القرن الحادى عشر ، وفي النصف الأول من القرن الثاني عشر لم تعد الخدمات التي ظل الرهبان البندكتيون يسدونها للحضارة الغربية ، على مدى قرون ، مطلوبة في المجتمع . وكان التطور الأول والأكثر حسماً في هذا الصدد هو فقدان الرهبان لسيطرتهم على التعليم العالي . إذ كانت المدرسة الدينية تقوم بالوفاء بال الحاجات التعليمية الضرورية للمجتمع قبل القرن الحادى عشر - أي المحافظ على القاعدة الأساسية من المتعلمين من خلال تلقين الفنون الحرة ، وتراث الكتاب المقدس ، وكتابات آباء الكنيسة . ولكن المدرسة الدينية كانت محدودة جداً في اهتماماتها وصارمة في نظامها بحيث فشلت في أن تكون مركز الإنجازات الهائلة في مجال الفكر الحر والقانون إبان عشرات السنين التالية.

وقد أدى فقدان الرهبان لوعامتهم في مجال التعليم إلى تدهور مكانتهم في الحياة السياسية . إذ أن المدارس البلدية التي قامت في شمال إيطاليا ، والمدارس الكاتدرائية التي قامت في شمال فرنسا ، والتي كانت بشارة الوطن لحركة التعليم العالي الجديد - كانت هذه المدارس قد بدأت في تخريج كتبة وموظفين علمانيين ومحامين مدنيين يمتازون بالفطنة ، وحسن التعليم ، والمهارة الفائقة . وحل هؤلاء محل العلماء الدينيين في وظائف الخدمة المدنية في الحكومات الملكية الأوروبية إبان القرن الثاني عشر . وفي الوقت نفسه ، كانت أهمية الأديرة الكبرى تتضامن في نواحي أخرى بالنسبة للملكيات القوية . ففي النصف الأخير من القرن الحادى عشر كان اعتماد الحكم النورمان والألمان على الموارد العسكرية للأديرة قد تضامن إلى حد ملحوظ ، وووجد أولئك الحكماء القادرون العدوانيون موارد جديدة يجذبون منها جيوشهم . وقد كان نظام فرض نوع جديد من خدمة الفرسان على الأديرة النورمانية قد انتهى في سنة ١٠٥٠ م ، كما توقف العمل بهذا النظام في إنجلترا سنة ١٠٨٠ . ولم يكن هذا راجعاً فقط إلى أن خدمة الفرسان من الاقطاعات العلمانية آنذاك قد صارت متاحة بشكل كاف ، ولكن أيضا لأن حكام النورمان كانوا يستخدمون المرتزقة على نطاق واسع اعتماداً على

مواردهم المالية من نظام الضرائب الإقطاعي ، ثم نظام البدل التقى scutage فيما بعد . على نفس المثال ، كان اعتماد الملوك السالبين كاملاً على الفرسان - الأقنان ministeriales نسـى تكوين قواتهم العسكرية . وفي الربع الثاني من القرن الثاني عشر كان الالتزام الأسـاسـي للراهب البندكتـي هو القيام بالوساطة والشفاعة من أجل المجتمع العلمـاني ، لدى المسيح والملـداء ، ولدى القديـسين . وكان هذا كافـياً في القرن الثاني عشر نظـراً لـاستمرار شعبـية البندكتـيين في نفـوس العلمـانيـن ، على الرـغم من أن القساـوـسة كانوا يوجهـون إـلـيـهم انتقادـات مـزـرة ، لأن القساـوـسة كانوا يطـمعـون في امتـياـزـات البندكتـيين ومتـلكـاتـهم التـي تـعـواـ بها عـبرـ التـرونـ . ولكن حتى في المجال الدينـي كانت أهمـيـةـ الجـمـاعـةـ البـنـدـكـتـيـةـ قد تـدـهـورـتـ بشـكـلـ مـلـحوـظـ . إذ أن الكـاتـدرـائـيـةـ والـكـنـيـسـةـ الـأـبـرـشـيـةـ كانتـ قد صـارـتـ هـيـ مـراـكـزـ التـعـبـيرـ عنـ التـقـوـيـ وـالـإـخـلـاصـ الـدـيـنـيـ جـمـاهـيرـ النـاسـ فـيـ المـدـنـ وـالـرـيفـ ، كـمـاـ أنـ الإـعـجـابـ الـحـارـ الـذـيـ كانـ الـبـنـدـكـتـيـوـنـ يـعـظـونـ بـهـ فـيـ الـعـصـورـ الـوـسـطـيـ الـبـاـكـرـةـ ، تـحـولـ فـيـ الـقـرـنـ الثـانـيـ عـشـرـ نحوـ نـظـمـ دـيـنـيـةـ جـدـيدـةـ .

وبـعـدـ سـنـةـ ١١٠٠ـ كـانـ الـأـعـجـابـ الـمـتـصـاعـدـ فـيـ الـمـجـتمـعـ الـأـرـبـيـ هـوـ الـاستـغـناـءـ عـنـ الـخـدـمـاتـ الـتـعـلـيمـيـةـ ، وـالـسـيـاسـيـةـ ، وـالـعـسـكـرـيـةـ ؛ بلـ وـالـخـدـمـاتـ الـدـيـنـيـةـ التـيـ كـانـ الـرـهـبـانـ يـسـدونـهاـ لـلـمـجـتمـعـ ، وـقـدـ كـانـ هـذـاـ حـافـزاـ عـلـىـ ظـهـورـ نـظـمـ دـيـرـيـةـ جـدـيدـةـ تـكـرـسـ نـفـسـهـاـ لـلـإـسـحـابـ مـنـ الـعـالـمـ إـلـيـ حـيـةـ الـزـهـدـ . وـمـنـ بـيـنـ الـأـدـيـرـةـ الـفـرـنـسـيـةـ الـعـدـيدـةـ التـيـ تـأـسـسـتـ فـيـ أـخـرـيـاتـ الـقـرـنـ الـخـادـيـ عـشـرـ كـانـ دـيرـ سـيـترـ Citeauxـ ، الـذـيـ كـانـ رـوـحـهـ الـقـائـدـةـ مـتـحـمـلـةـ فـيـ رـجـلـ إـنـجـليـزـيـ قـدـيـسـيـ الصـفـاتـ اـسـمـهـ سـتـيفـنـ هـارـدـنـجـ Stephen Hardingـ . وـسـرـعـانـ مـاـجـتـذـبـ دـيرـ سـيـترـ الـبـارـزـينـ مـنـ الشـيـابـ ذـوـيـ الـمـيـوـلـ النـسـكـيـةـ الـقـرـيـةـ ، وـمـنـ بـيـنـهـمـ بـرـنـارـ الـذـيـ كـانـ أـكـبـرـ عـقـلـيـةـ دـيـنـيـةـ فـيـ الـقـرـنـ الثـانـيـ عـشـرـ . وـبـسـرـعـةـ تـكـنـ دـيرـ سـيـترـ مـنـ بـنـاءـ أـدـيـرـةـ تـابـعـةـ ، وـضـمـ فـيـ رـحـابـهـ جـمـاعـاتـ رـهـبـانـيـةـ مـسـتـقلـةـ . وـفـيـ غـضـونـ ثـلـاثـيـنـياتـ الـقـرـنـ الثـانـيـ عـشـرـ كـانـ السـسـتـرـشـيـانـ قدـ صـارـواـ نـظـاماـ دـيرـياـ رـئـيـسـياـ جـدـيدـاـ ، يـلـيـ النـظـامـ الـبـنـدـكـتـيـ منـ حـيـثـ الـحـجـمـ . وـكـانـ أـسـلـوبـ الـحـيـاةـ السـسـتـرـشـيـانـيـ ، مـنـ الـبـلـدـيـةـ ، يـخـتـلـفـ بـشـكـلـ وـاعـ وـقـوىـ مـعـ النـمـوذـجـ الـبـنـدـكـتـيـ السـائـدـ ، وـخـبـسـدـ هـذـاـ المـفـزـىـ فـيـ أـنـ الـرـهـبـانـ قدـ اـرـتـدـواـ الـمـسـوحـ الـأـبـيـضـ بدـلاـ مـنـ الـمـسـوحـ الـأـسـوـدـ . وـطـلـبـ هـذـاـ المـفـزـىـ فـيـ أـنـ الـرـهـبـانـ الـعـلـمـانـيـنـ أـنـ يـنـحـوـهـمـ حقـ الـاسـتـقـرارـ فـيـ الـمـنـاطـقـ غـيـرـ الـمـأـهـلـةـ ، وـلـغـبـتـهـمـ فـيـ تـجـنبـ الـأـمـتـياـزـاتـ وـالـلـتـزـامـاتـ التـيـ جـلـبـتـهـاـ عـلـيـ الـأـدـيـرـةـ الـبـنـدـكـتـيـةـ الـمـتـلـكـاتـ الـمـزـوـعـةـ وـالـمـسـكـونـةـ . وـادـعـيـ الـرـهـبـانـ الـبـيـضـ أـنـ الـضـيـاعـ الـإـقـطـاعـيـةـ التـيـ يـدـيرـهاـ الـأـقـنـانـ تـشـجـعـ

على الترف والجشع الديري ، وتحول دون الفقر الرسولي الذي كان يمثل جاتباً ضرورياً من جوانب الحياة الديدية الحقيقة . وفي عشرينات القرن الثاني عشر كان سان بربان ، أفعى المتحدثين باسم النظام الجديد ، على الرغم من أنه لم يكن راهباً سترشيانيا غطياً ، ينتقد بعنف ثروة دير كلوني والراحة التي يعيش في ظلها رهبانه ، بل إنه وجه انتقاداته العنيفة إلى الجمال الفني . كذلك تعرض البندكتيون لهذا الهجوم الصريح نفسه من زعماء آخرين للرهبان البيض . وكان رد البندكتيين الذي ضايقهم الهجوم يحمل قدرًا مساوياً من المراة . فقد احتجوا بأنه من الظلم أن تتوقع من المؤمن أن يتحمل المشاق التي تحملها المواريون في خضم العداوة الوثنية والاضطهاد في وقت كانت الكنيسة فيه قد قهرت أعداً لها . كما أوضحاوا أن السترشيان ، في تفاخرهم بأنهم على حق ، لم يهربوا من فخاخ الغرور ، كما زعموا بأنه يوجد بين الرهبان البيض الذين يحتقرن الدنيا « كثيرون من المدعين الزائفين المخادعين » فعلاً.

كانت الظروف الدينية والاجتماعية السائدة في القرن الثاني عشر من عوامل انتصار الرهبان السترشيان والنمو السريع لنظامهم . ففي شتى أنحاء أوروبا كان يوجد شباب جادون أتقياء يهتمون بسلامة أرواحهم في عالم كان يتحول باطراد إلى عالم حضري غني ، ومن ثم فإنه كان في نظرهم عالماً يحفل بخطر كبير يتهدد تحقيق الحياة الروحية . والواقع أن الرغبة في الانضمام للسترشيان كانت حركة جماهيرية في القرن الثاني عشر ، وبعد سنة ١١٥٠ أسس السترشيان أديرة للنساء تسير على الدرب نفسه . وفي أواخر القرن الثالث عشر كان عدد الأديرة السترشيانية في أوروبا لا يقل عن سبعين دير . إذ كان ملاك الأرضى في كل مكان يحيون السترشيان بمحاسة بالغة ، ويسمحون لهؤلاء الرهبان البيض بأن يستوطنوا الأرضى التي لم تزرع من قبل داخل أملاكهم ، لكن يهدوا هذه المناطق الحدودية للاستقرار السكاني فيما بعد . وفي شتى أنحاء أوروبا القرن الثاني عشر كان الرهبان السترشيان بثابة الرواد في المركبة التعميرية . وكان نشاطهم في هذا المجال واضحًا في شرق ألمانيا ، بصفة خاصة ، حيث لعبوا دوراً هاماً في تطوير الطريقة الجديدة لتقسيم الأرض الزراعية إلى مربعات بدلاً من الشرائط . والأديرة السترشيانية في القرن الثاني عشر هي التي طورت تربية الأغنام في أراضي التلال الواسعة شمال إنجلترا . وسرعان ما أخذ ملاك الأرضى العلمانيون في يوركشاير يقلدون هذا الابتكار وبهذه الطريقة تم تعمير هذا الإقليم الحدودي . وفي القرن الثالث عشر بدأت التجارة المخارجية الإنجلزية بتصدير الصوف إلى مدن النسيج الفلمنكية .

وعلى الرغم من الشعبية الهائلة التي أحرزها السترشيان بين جميع طبقات المجتمع في القرن الثاني عشر ، فإن المجال كان مأيذل فسيحا لقيام نظرية ديرية صغيرة لها مواقف وأهداف مائلة . فقد كان النظام الكارتوسوي Carthusians نظاما ديريا انتقائيا صارما مالبث أن أحرز شهرة لسيبن : أن هذا النظام الديري لم يتعرض أبدا للتقلبات التي تعرضت لها النظم الكاثوليكية ، لدرجة أن الكارتوسيين استطاعوا أن يزعموا فيما بعد أنهم لم يحتاجوا إلى الإصلاح أبدا ، كما أنهم لعبوا دورا هاما في اختراع البراندي أول مشروب روحي قوى في أوروبا ، خلال القرن الثالث عشر . أما نظام فونتريفولت Fonter-Vault ، الذي كان له أربعون ديرا سنة ١٢٠٠ ، فقد كان مخصصا للرهبان للقيام بالخدمة الدينية والأعمال البدنية الشاقة . وكان نظام فونتريفولت يختلف بشكل حاد عن أدية الراهبات في العصور الوسطى الباكرة ( التي كانت أماكن أرستقراطية زاعقة ) من حيث أنه كان يقبل النساء من جميع الطبقات ، كما كان ملذا للنساء الساقطات ، والأرامل المعوزات ... وما إلى ذلك من النسوة اللواتي كان يوجد منهن عدد كبير في أوروبا العصور الوسطى . ويكشف ظهور هذه المنظمات الديدية وغيرها من المنظمات الصغيرة إلى جانب النظام السترشيان عن شيعي روح التدين في جميع أنحاء أوروبا القرن الثاني عشر ، كما يكشف أيضا عن الاتجاه المتصاعد نحو تنظيم الحركات الدينية في منظمات متمايزة . ولم يكن الرهبان البندكتيون في العصور الوسطى الباكرة متواافقين في نظرتهم ، ولكن المجموعات المختلفة التي وجدت بين الرهبان البندكتيين لم تكن تعتبر أن من الضروري أن تشكل نفسها في منظمات منفصلة . ذلك أن الروح القانونية والنزعة التنظيمية التي شاعت في القرن الثاني عشر قد تركت تأثيرها حتى على الحياة الديدية ، وشجعت على توالد وتكاثر العديد من المنظمات الديدية المتمايزة .

كانت جميع المنظمات الديدية الجديدة ترتبط بأشكال رومانسية شديدة العاطفة من المسيحية ، ولا سيما مذهب العذراء . فقد كان اتجاه الأنماط الديدية يميل إلى الابتعاد عن المسيحية العقلانية ليتجه صوب نمط شخصي جداً من التجربة الدينية . هذا القصور أدى إلى فصل النظم الديدية الجديدة عن الإنجازات التي تمت في مجال الفلسفة والعلوم على أيدي القساوسة في الجامعات ، ولكنه أدى إلى إيجاد الإتساق بين مواقفهم الدينية والتبنيات الرئيسية في حركة الدين العلماني ، وحقق السترشيان ومقدوهم درجة عالية من القبول الاجتماعي . ومع هذا فإنه بحلول سنة ١٢٠٠ كان قد بدأ يتضح أن إنسحاب السترشيان

من العالم لم ينجح تماماً ، ذلك أن المبالغة في الإطراه على الرهبان البيض في السنوات المئتين الأولى من عمر تنظيمهم ، انقلبت إلى نقد يائش ماعاناه الرهبان السود (البندكتيون) من قبل .

فقد كان البندكتيون يخسرون رضا المجتمع باطراد ، خلال النصف الثاني من القرن الثاني عشر ، ومن السهل أن نعرف الشيب في ذلك . فقد قبعوا خلف أسوار أديرتهم المريحة يستمتعون بمواردهم الهائلة بحيث لم يقدموا للمجتمع شيئاً . كانوا موجودين ، كما ظلوا يجتذبون أعضاء جدد إليهم ، ولكن لم يكن بينهم كثيرون من أصحاب العقليات المستنيرة في ذلك العصر . كما أن أهميتهم في الخدمة الكنسية كانت تعتمد ، ولم تعد لهم أية وظيفة اجتماعية أخرى . وهنا وهناك كانت مأتمزال ترجم إحدى حجرات النسخ scriptorium البندكتية وما تزال تنتفع بالمخطوطات المchora القيمة ، أو يوجد راهب بندكتي يكرس نفسه لكتابه تاريخ عصره ، مثلما كان يحدث في الأيام الخوالي . ولكن البندكتيين عموماً ، في أواخر القرن الثاني عشر ، لم يعودوا يقدمون أية مساهمة في الحضارة الأوروبية ، وإذا ما نظرنا إلى حقيقة أنهم لم يجتذبوا أكثر المتدلين إخلاصاً ، فلا غرو أن كثيرين من الرهبان السود قد وقعوا في شباك خطيبة الملل accidia الرهيبة . ولدينا رواية تفصيلية واضحة عن أكبر وأغنى الأديرة البندكتية الإنجليزية ، وهو دير بيوري سان إدموندز Bury St. Edmunds في حولية جوسلين البراكليوندي Jocelin of Brakelond الذي كان سكرتيراً لقدم الدير . وبيدو سامسون Samson ، مقدم الدير ، كما وصفه جوسلين في صورة الإداري المخلص الكاذب ، ولكنه عموماً لا يهتم بالحياة الفكرية . ويلاحظ جوسلين أن مقدم الدير « يقدر الموظفين الأكفاء أفضل من الرهبان الطيبين » . ومع هذا فإن جوسلين يعتبر رئيسه زعيماً ديرياً بارزاً ١١١ .

ولم يعان السستريشيان من التحجر بقدر ما عانوا من الفساد . فتاريخ السستريشيان المتأخر واحد من أكثر موضوعات التاريخ الوسيط موضوعاً . ويحلول سنة ١٢٠٠ كان المعاصرون على إدراك تام لهذه الحقيقة . فقد يتضح أن السستريشيان قد كشفوا عن الحقيقة المأثورة القائلة بأن لاشيء يفشل مثل النجاح . فقد تولوا قيادة الإنتحاب الديري من العالم ، ولكن العالم تبعهم

١- كتاب جوسلين المسمى « أعمال سمسون الراهب » معروف جيداً للمهتمين بتاريخ كنيسة العصور الوسطى وقد تألق مؤلفه في تصوير الشخصيات ، والكتاب يقدم مجالاً واسعاً للدارسين الراغبين في التعرف على أفعال كل من الحكومة المحلية والحكومة المركزية في القرن الثالث عشر ، لأن جوسلين يقدم تفاصيل قيمة عن العلاقات بين الملك والديري من ناحية ، وبين الديري والمقيمين به من ناحية أخرى . انظر : بيريل سمالي ، المؤرخون في العصور الوسطى ( ترجمة وتعليق د . قاسم عبده قاسم ، دار المعارف ١٩٧٩ ) ، ص ٤٠٣ .

ولم يكن يقدورهم أن يقاوموا إغراءاته . وكانت الأديرة السترشيانية قد تأسست في مناطق حدودية غير مأهولة . ولكن بحلول سنة ١٢٠٠ صارت هذه المناطق من أكثر بقاع أوروبا إزدهاراً . كما أنهم أحرزوا من التقدم في زراعة أراضيهم ماجعلهم من أبرز ملاك الأراضي . وكانوا ممنوعين ، بحكم القسم الذي قطعوا على أنفسهم من استخدام الأقنان ، ولكنهم تحابلوا على روح هذا القسم بأن تركوا ضياعهم للسادة العلمانيين مقابل إيجارات عالية . وكثير من الأديرة السترشيانية كررت لنفسها رؤوس أموال كبيرة ، واستخدمته رؤساء هذه الأديرة في إقراض المال لأصحاب الأرض ورجال الكنيسة القراء . ومع شرق شمس القرن الثالث عشر كان السترشيان قد صاروا مشهورين بسوء سمعتهم بسبب مهارتهم في ميدان المال وتشابههم مع المربين اليهود . وإنفصلت عن الرهبان البيض مجموعة غيورة ، أرادت العودة إلى المثل الأصيلة التي أرساها ستيفن هاردنج ، ولكن الأغلبية كانت على استعداد لقبول الرفاهية على أنها نعمة من الله . وتميزت الفترة المتأخرة من تاريخ الرهبان البيض بالصراعات الداخلية المريدة ؛ وفي القرن السابع عشر كان المخاج التقشفي قد إنفصل ليكون نظام التрапيسيت <sup>(٢)</sup> . وقد كان فشل السترشيان في طرح شكل نظام مرض للتدبر راجعاً لعدم وجود الإدارة الكافية . فقد غا النظام السترشياني بسرعة فائقة على حين كانت أداته الإدارية متواضعة للغاية . وكان المفروض في مقدم الدير الرئيسي في سيتو Citeaux أن يشرف على شئون الأديرة التابعة ، ولكن هذا صار مستحيلاً من الناحية العملية بسبب ضخامة عدد الأديرة السترشيانية . هذه الإدارة القاصرة والنظام الناقص أتاح الفرصة لتسرب رجال في صفوف الرهبان البيض من خانوا المثل الدبرية التي أرساها مؤسس النظام . وبالإضافة إلى ذلك ، كان من سوء حظ السترشيان أنهم اختاروا أسلوباً للحياة يتوافق تماماً مع المطالب الاقتصادية في القرن الثاني عشر . إذ أنهم نظموا أنفسهم كنظام ديري ديني كرس نفسه للإنسحاب من العالم . ولم يكن لدى السترشيان التنظيم أو الخبرة ، أو الزعماء الذين يتعاملون مع الموقف الذي أثروا أنفسهم فيه ملائكة للأراضي ورأس المال ، في ذات المناطق التي كانت مناطق انسحابهم الزائد . ولم يكن لدى الرهبان البيض تراث أو تقاليد خاصة بالتعليم أو العقلانية الدنيوية ؛ إذ كانوا معادين للتفكير ينتصرون ما كان البندكتيون يتمتعون به من معرفة بالحكومة والسيادة . وكان محتملاً أن يقعوا ضحية تورطهم في العالم ،

---

٢- نسبة إلى الدير الذي كان تأسس في سوليني لاتراب Soligny - La - trappe سنة ١١٤٠ م.

وانتهى انسحابهم من المجتمع ، الذي كان فصلاً مجيداً في تاريخ التدين في القرن الثاني عشر ، بخلطه من المأساة والمناقضات .

كان فشل النزعة التطهيرية في القرن الحادى عشر والانسحاب الديرى في القرن الثانى عشر في تحقيق أهدافهما من عوامل تشجيع وفو وانتشار غط جديد من النظام الدينى ، كان مزيجاً بين نقاصين من النظم الدينية . هذا الشكل الجديد المنظم من النسق أتاح لأتباعه حياة تقليدية تتسم بالزهد والفقر والطاعة ، كما أتاح لهم في الوقت نفسه ، أن يصلوا في العالم ويساهموا بشكل شخصي مباشر في رفاهية المجتمع . وكانت التجارب المختلفة التي مر بها هذا النظام الديرى الجديد هي الخلفية التي برزت منها جماعة الأخوة الفرنسيسكان والأخوة الدومينيكان في القرن الثالث عشر ، وكان ظهورهما علامة على أهم مرحلة من مراحل تطور النظم الدينية الكاثوليكية منذ الدستور الذى وضعه سان بندكت . هذه النظم الجديدة العاملة في العالم سرعان ما شكلت الوسائل التنظيمية التي أمكن بواسطتها استغلال النزعة التقشفية في مواجهة التحدى الذى كانت تطرحه موجة التدين العارمة بين جماهير سكان المدن في أوروبا ..

وكان التجارب الأولى في القرن الثانى عشر مع النوع الجديد من النظام الدينى قد تمت على أيدي الرهبان ونظم الرهبنة العسكرية . إذ أن القساوسة الكاتدرائيين في العصور الوسطى كانوا مشهورين بسوء السمعة لافتقارهم إلى الإخلاص . وحدث في مطلع القرن الثانى عشر أن بدأ العمل بنظام الإيراد الكنسى ، الذي جعل لكل موظف كنسى دخلا ثابتاً ، مما زاد في سوء الموقف . فقد جعل القساوسة في الكاتدرائية مستقلين تماماً عن الأسفاف من الناحية المالية ، مما جعل وظائفهم مصدر إغراء لشباب البلاط . وكان تأسيس نظام بريمونتر Premontre في فرنسا ، في عشرينات القرن الثانى عشر ، محاولة لعلاج هذا الموقف . وكان الهدف من هذا النظام هو إيجاد نظام ديري مفتوح للرجال والنساء الراغبين في الحياة الدينية بحيث تكون لهم حرية العمل الدنوى مثلما كان القساوسة الكاتدرائيون وغيرهم من رجال الكنيسة يفعلون ، ولهذا عرفوا باسم « القساوسة النظاميون Regular Canons » . وكان النظام البيرمونتيرى في بعض جوانبه مستوحى من نفس المبادئ التي أثرت على السترشيان الأوائل . ذلك أن دير بريمونترى ، وهو الدير الأصلى لهذا النظام ، قد بني في مكان منعزل « كشفت عنه » العذراء . ولكن بينما كان الرهبان البيض يهربون من العالم ، كان القساوسة النظاميون نشطين في المناطق الحضرية النامية في جبهم لعمل الخير ، وأعمالهم

الميرية ، والعلاجية ، كما نشطوا في مجال العمل كقساوسة أبرشيين . في القرن الثاني عشر ظهرت مجموعة أخرى من الرهبان العاملين في العالم ، هم مجموعة القساوسة الأستينيون (الأغسطينيون ) ، الذين ذاع صيتهم ، وأحرزوا قصب السبق في الجبلة خاصة .

كان نظام القساوسة النظاميون هو الإرهاص الذي مهد لولاد منظمات الأخوة الرهبان الكبرى التي تأسست في القرن الثالث عشر : سوا ، من حيث شكلهم التنظيمي أو من حيث أهدافهم . ولكن لم يكن لهم التأثير الذي مارسه الدومينيكان والفرنسيسكان على حضارة القرن الثالث عشر . ولم تقدر البابوية حتى مطلع القرن الثالث عشر قيمة النظم الدينية العاملة في المجتمع ، والمناطق الحضرية على نحو خاص ، حق قدرها . فقد كان من الممكن أن يكون للقساوسة النظاميون تأثير على أوروبا القرن الثاني عشر ، يوازي تأثير الأخوة الرهبان في الفترة اللاحقة ، ولكن عددهم لم يكن يكفي للوفاء بهذا الفرض . وكان بابوات القرن الثاني عشر إداريين مقترنين ومخلصين ، ولكن الواقع أنهما لم يكونوا يشعرون بتيارات التدين بين العلمانيين ، ولم يطرحوا أي برنامج منظم لمواجهة الدوليات الشورية في موجة التدين التي استشرت بين سكان المدن . وكان القساوسة النظاميون مضطربين إلى العمل بمساعدة ضئيلة للغاية من جانب زعماء الكنيسة ، ولم يحدث أن تفهمت روما أهمية هذا الشكل الجديد المنظم من النسق قبل بابوية إنوسنت الثالث في العقد الأول من القرن الثالث عشر .

وريما كان من الممكن أن تستفيد الكنيسة والحضارة الأوروبية من عدة جوانب لو أن جزءاً من الثروة والطاقة التي خصصت لدعم النظم الرهبانية العسكرية في القرن الثاني عشر قد خصص لدعم القساوسة النظاميون . فقد كانت النظم الرهبانية الصليبية تتاجها لمحاولة تطبيق روح الديرية الجماعية ونظمها في خدمة الأهداف الصليبية . وكانت هي أكثر التعبيرات تطرفاً عن التيار العسكري الذي سرى في مسيحية القرن الثاني عشر . إذ كان يبدو للناس كافة في القرن الثاني عشر أنه ينبغي على من كرسوا أنفسهم للخدمة المقدسة أن يقتلو الكفار وفاء بالقسم الذي قطعوه على أنفسهم . وكانت النظم الرهبانية العسكرية تجتذب أولئك البلاه الذين كانوا يريدون أن يتوجهوا الحياة الديرية والإستمرار في إستغلال مهاراتهم العسكرية . وكان هناك على الدوام توافق بين النظام الديري والنظام العسكري ، كما كان يشار إلى الرهبان دائمًا على أنهم جنود المسيح . وفي النظم الرهبانية العسكرية اتخد هذا المصطلح أهمية أكثر من مجرد المعنى المجازى .

تأسست أولى المنظمات الرهبانية الصليبية في بداية الأمر كوكالات للدعاهية ، أى لتقديم الخدمات الثانوية للصلبيين والمجاهج ، ولكنها سرعان ما شكلت نفسها في منظمات عسكرية قوية فعالة . وكان فرسان المعبد ( الأخوة الفقرا ، في معبد أورشليم )<sup>(٣)</sup> قد بدأوا أصلاً حوالي سنة ١٢٠٠ بجهود عدد قليل من الفرسان الفرنسيين لحماية المعاجج في الطريق إلى الأرض المقدسة . وقد شكل سان برنار أولاند الفرسان في نظام ديرى جماعى مكرس للقتال في الأرض المقدسة . وكان هناك تقسيم ثلاثي لطبقات فرسان المعبد : الجنود الأرستقراطيون ، والقساؤة ، ثم الأخوة العلمانيون الذين ينحدرون من أصول طبقية دنيا . وكان على هؤلاء مساعدة الفرسان النبلاء ، كتابعين وسائس خيول . أما فرسان المستشفى ( فرسان القديس حنا في أورشليم )<sup>(٤)</sup> ، فكانوا أكبر منافس المعبدية . كان هدف فرسان المستشفى الأصلى هو القيام بالخدمة الطبية بين الصلبيين ، ولكنهم سرعان ما تحولوا إلى منظمة رهبانية عسكرية ، وتتناقصوا مع فرسان المعبد على المكانة والهيبة والنفوذ في شئون مملكة بيت المقدس اللاتينية . وكانت المزروب الإقطاعية الداخلية التي نشبت بين الجنود الديريين من عوامل ضعف الدولة الصليبية في فلسطين .

ويكشف تاريخ الداوية اللاحق عن إسلامهم لمغريات المال التي أفسدت النظام السترشيانى . ففي خضم النمو الاقتصادي في القرن الثاني عشر كان من الصعب تماماً إلا تجني مجموعة قوية ثروة لنفسها ، فإذا ما كانت الهيئة التي تضم هذه المجموعة مكرسة للخدمة الدينية أيضاً ، كانت الهبات تنهر عليها من جميع الجهات . ونتيجة للنجاح الكبير الذي حققه الداوية بزيادة ميزانيتهم ، تورطوا أكثر من ذى قبل في أساليب تكوين رأس المال ونقله . ويحلول القرن الثالث عشر ، صاروا هم أعظم رجال البنوك في أوروبا ، وكانت البابوية وملوك فرنسا هم عملائهم . وفي القرن الثالث عشر لم يقتل الداوية كثيراً من المسلمين ، وإنما صاروا خبراء في وسائل زيادة رأس المال ، وجعلوا مقر رئاستهم في باريس . وكان أن تحول الموقف الشعبي تجاه الداوية من الإعجاب الحار إلى الاستخفاف والغيرة ، ولكن ذلك لم يكن يقلق زعماء النظام فيما يبدو . فقد احتجوا بأن نشطاتهم المصرفية خدمة للرب ، وبأنهم يقومون

-٣ - يعرفون في المصادر التاريخية العربية باسم « الداوية » .

-٤ - عرفتهم المصادر العربية باسم الاستبارية .

بها في إخلاص ويرجع زاهدة . وتاريخ الداوية يعتبر حالة وثائقية نكشف عن كيفية تسخير الدين في ثور الرأسمالية .

وإذا كانت نزعة التقشف المنظمة ، كما يمثلها فرسان الداوية ، قد إنفتحت بتأسيس بنك ، فإن منظمة الفرسان التيوتون ، التي تأسست سنة ١١٩٠ ، كانت هي الأصل الذي بزغت منه النزعة البروسية Pryussianism ، على حد تعبير المؤرخ الألماني الوطني هنريخ تريتسشك Heinrich Treitschke الذي عاش في القرن التاسع عشر . ففي زمن الحملة الصليبية الثالثة كون بعض السادة الاقطاعيين الألمان منظمة رهبانية عسكرية للقتال في الأرض المقدسة . ولكنهم في غضون ثلاثة سنين نقلوا منطقة عملياتهم من الشرق الأوسط إلى حدود ألمانيا الشرقية ، وقيض لهم أن يلعبوا الدور الرئيسي في الزحف شرقا Drang nach Osten أي التحرك صوب الشرق في الأرضي السلافية ، وهي حركة كانت قد بدأت قبل قرن من هذا التاريخ . وكانت المثل الروحية الأصلية لهذه المنظمة موجهة لخدمة الطموح السياسي . فقد كان الفرسان التيوتون يهاجمون المسيحيين والوثنيين في شرق أوروبا دونما تييز . فقد كانوا أساسا عبارة عن دولة في مسوح منظمة رهبانية . لكن شكلهم الديري هو الذي وفر لهم الكفاءة الجماعية والقدرة المتعصبة ، كما ساهم إلى حد كبير في تلك السلسلة الطويلة من الانتصارات التي أحرزواها . فقد استولوا على بروسيا من السلاف وحكموها حتى أخربات القرن الخامس عشر . وإندفعوا داخل ليتوانيا ، وايستونيا ، وروسيا حيث أوقف تقدمهم في النهاية بعد سنة ١٤٠٠ بقليل . وكان الفرسان التيوتون يشكلون واحدة من أربع المنظمات الرهبانية العديدة التي وجدت في القرن الثاني عشر . ذلك أنهم ظلوا أوفياء لق舐هم متسلسين بنظامهم كما أنهم كانوا جنوداً وإداريين أكفاء على مدى ثلاثة قرون تقريباً .

ومع السنوات الأخيرة من القرن الثاني عشر ، ونتيجة لما قام به القساوسة النظاميون والنظم الرهبانية العسكرية ، كانت فكرة وجود رهبان يعملون في العالم قد باتت فكرة شائعة ومقبولة . والحقيقة أن العقود الأخيرة من هذا القرن شهدت مولد نظم رهبانية غامضة قامت على أساس مبدأ خدمة المجتمع مع الحفاظ على حياة الرهد . ففي سنة ١١٨٩ قام في فرنسا ، مثلا ، نظام يسمى « بناء القنطر » Bridgebuilders للمساهمة في رفاهية البشر عن طريق تحسين المواصلات . وقد إنزعج البلاط البابوي من توزع النزعة التقشفية وتفرقها في كثير من النظم الرهبانية المتمايزة . وفي مجمع اللاطيران الرابع في سنة ١٢١٥ صدر مرسوم بابوي

يقضى بالحد من التراخيص لقيام منظمات رهبانية جديدة ، ولكن البابوية سرعان ما أدركت ضرورة تأسيس نظام الرهبان الكاثوليك الجديد لمواجهة التحديات التي فرضتها موجة التدين بين سكان المدن ولماجحة الهرطقات الشعبية . وكانت المساهمة الأصلية من جانب المنظمات الديরية في القرن الثاني عشر هي التوفيق ما بين التطرف التطهري والتطرف الديري وتوجيه النزعات الروحية في إتجاه خدمة المجتمع المسيحي . من هذه الخلفية نبتت المنظمات الدينية التي كانت أمراً لا غنى عنه في صراع الكنيسة من أجل الإحتفاظ بزعامتها للحضارة الأوروبية.

### ٣ - أبعاد الهرطقة الشعبية :

كان العداء ضد رجال الكنيسة ومعاداة السلطة الكنسية هما الصيغتين اللتين كانتا تهددان بتنقيص المركز التقليدي للكنيسة في مجتمع العصور الوسطى خلال النصف الثاني من القرن الثاني عشر ، وهما الصيغتان اللتان أجبرتا البابوية ، في عهد إنوسنت الثالث وخلفائه ، خلال العقود الأولى من القرن الثالث عشر ، على خوض صراع يائس لإعادة توطيد الزعامة الكنسية . ذلك أن نزعة معاداة الإكليروس مهدت الأرض لظهور نزعة معاداة السلطة الكنسية ، ولكنها كانتا نزعتين متلاشان مترافقين ومذهبين مختلفين . فقد كانت نزعة معاداة الإكليروس *anticlericalism* تقداً لرجال الكنيسة لعدم قيامهم بواجباتهم التي تتضمنها مناصبهم ، لم يكن هذا خطأً في العقيدة . أما معاداة السلطة الكنسية *antisacerdotalism* فكانت تنكر على رجال الكنيسة ما لمناصبهم من سلطة ، وتزعم أن الخدمة الكنسية التي يقومون بها ليست صالحة . هذا الرأي ، بطبيعة الحال يمثل الهرطقة الدوناتية ، كما يتناقض مع الأسس التي تبني عليها الكاثوليكية .

وإتجاه العام بين مفكري العصور الوسطى لتقرير مفاهيم القديس أوغسطين عن مدينة الرب إلى أذهان العامة ، وميلهم إلى القول بأن الكنيسة تمثل المجتمع السماوي - هذا الإتجاه هو الذي خلق القاعدة الفكرية التي قامت عليها نزعة معاداة الكنيسة . لأن لو كانت الكنيسة هي مدينة الله ، فلابد أن يكون زعماؤها أكثر الناس قدسيّة ونقاء ، ولابد أن تقوم وزارة المسيح على أساس من القدسية الشخصية ، وليس على أساس السلطة الرسمية غير الشخصية التي يتمتع بها القساوسة .

وكان من الممكن لنزعة معاداة رجال الكنيسة أن تؤدي إلى نمو الحركات المعادية لسلطة الكنيسة ، كما حدث في القرن الثاني عشر . ذلك أن النقد المستمر والمسهّب للخصال

الشخصية للهيئة الكنسية والإصرار على الفصل بين مثليهم العليا ومارساتهم مالبث أن أثار الشكوك في عقول بعض الأتقياء حول حقيقة أن يكون القساوسة وزراء الله . بيد أنه ينبغي التأكيد على أن هذا النقد الذي وجه إلى رجال الأكليروس لفسادهم وفسادهم لم يكن هرطقة بعد ذاته . والحقيقة أن مثل هذا النقد قد يكون هو التمهيد الضروري لعملية إصلاح الكنيسة وإحيائها . وهكذا يمكن أن يكون هناك رجال يتحدىان عن مساوى الأكليروس ، ولكن موقف كل منها يختلف عن موقف الآخر تماماً . فأحددهما يريد من رجال الكنيسة أن يمارسوا ما لوظيفتهم من سلطة بشكل يتوافق مع مثل الكنيسة العليا ، على حين ينكر الآخر أن يكون لرجال الكنيسة أية سلطة دينية . فال الأول يمثل ممارسة نقدية ، أما الثاني فيمثل الإنكار وعدم الإعتراف . وقد دوت في النصف الثاني من القرن العشرين عشر أصوات مجلجلة تهاجم الكنيسة ، وجابتها الكنيسة مهمة صعبة هي تقدير هذه الانتقادات ، والتمييز بين أولئك الذين يريدون قساوسة كاثوليك أفضل ، وأولئك الذين يريدون تدمير الكنيسة الكاثوليكية ، لكي يضعوا مكانها أنماطاً جديدة من الجماعات الطائفية الدينية .

ومع كل عقد يمضي في القرن الثاني عشر ، كان النقد ينهى من جميع الأرجاء على سلوك الكنيسة بشكل أكثر كثافة . وجاءت بعض الانتقادات القاسية جداً من داخل الكنيسة نفسها . فقد شن الرهبان هجوماً على القساوسة واتهامهم بالفساد والمادية . وزعم القساوسة أن الرهبان أنانيون ولافائدة منهم ! كما أن المنظمات الدينية المنافسة أخذت تكيل لبعضها البعض انتقادات تحط من شأنها جميعاً . فقد أدان سان برنار وتلاميذه الحياة الناعمة التي كان الأمراء الكاثوليك يحبونها بأقصى العبارات كما أن البابا إنوسنت الثالث ويخ كبار الكنيسين في جنوب فرنسا ونعتهم بأنهم « كلاب خرساء لم يعد يقتورها أن تتبع » . وفي العقود الأخيرة من القرن الثاني عشر شاع بين الشعراء ، وطلبة الجامعات ، وكتاب البلاط تأليف الهجائيات التي تدين رجال الكنيسة بالطمع والفساد . وكان بلاط أى ملك يعاني المتاعب مع البابوية ، مثلب ملوك الهوهنستاوفن ، ينسب إلى البابا والكرادلة أشنع الصفات وأقبحها . وقد أيد مغني البلاط « فالتر فون دير فوجيلفند » سيده وراعيه الهوهنستاوفن بتصوير البابوية كذئب يتضور جوعاً ، ولم يتورع هذا المغني عن تسخير الأساطير القديمة القائلة بأن سلفستر الثاني كان ساحراً . ومنذ القرن الثاني عشر كان كل فرد تقربياً خسر قضية في بلاط البابا في روما يعزى هذا إلى حب الكرادلة للذهب : بل أن سكريتير سان آنسلم ، أسقف كانتربروي الملائكي ، زعم مثل هذا الزعم في سنة ١٠٩٥ . وكان المندوبون

البابويون مجالاً مفتوحاً لكل أشكال النقد في مناطق شمال الألب لأنهم كانوا من الأجانب الإيطاليين الذين يتدخلون في شئون الكنائس الإقليمية بشمال أوروبا . وقد صُور المتذويون الإيطاليون في صورة المخادعين الكاذبين الذين لا تحكمهم المبادئ ، فقد أكد أحد الكتاب الإنجليز أن أحد الكرادلة من المتذويين البابويين كان به ميل إلى معاشرة بنات الهوى . والصورة التي رسمتها قصص بوكاشيو Boccaccio<sup>(٥)</sup> في القرن الرابع عشر للقسيس كرجل جاهل ، عبيط ، شهوانى ، خليع - هذه الصورة يمكن أن تجدوها في أدب سكان المدن في القرن الثالث عشر ، وهو الأدب الذي يعكس دوره الإنطباعات التي ترد في ذهان الكثيرين من سكان المدن المتعلمين عنأساقفهم وقساوستهم قبل سنة ١٢٠٠ .

ومن كل هذه الأدلة الأدبية يمكن لنا أن تكون أشد الصور سواداً عن رجال الكنيسة في القرن الثاني عشر . وهذا ما فعله المؤرخ كولتون G.G.Coulton ، الذي يعادى الكنيسة الكاثوليكية عدا وحشياً ، في عشرينات القرن العشرين ، فقد حاكم رجال الأكيليروس في العصور الوسطى لفشلهم المزري في الارتفاع إلى مستوى وظيفتهم . ولاشك في أن هناك دليلاً دامغاً على مثل هذه الإدانة . وتقدم سجلات مفتشي الأساقفة في أسقفياتهم ، والتي صارت أمراً مطلوباً بعد سنة ١٢١٥ م ، الدليل الوثائقى على كافة الممارسات الخاطئة التي

<sup>٥</sup> - جيوفاني بوكاشيو Giovanni Boccaccio ( ١٣١٣ - ١٣٧٥ ) كاتب إيطالي ولد بباريس لأسرة من التجار الفلورنسين . وبعد موته أعاد أبوه إلى فلورنسا حيث تزوج أمراً أخرى وصعب معه بوكاشيو الذي لقي معاملة سيئة من زوجة أبيه . وكانت أول قصص كتبها بوكاشيو تشنى على أمده وتصف متابعيه في طفولته . وكان أبوه يريد أن ينخرط في زمرة التجار ، وذهب إلى نابولي سنة ١٣٢٨ لدراسة القانون ودنيا رجال الأعمال . ولكن بوكاشيو كان يفضي معظم وقته في صحبة العلماء والكتاب ، وربما كان على اتصال بالشاعر شيني البستوي Cino of Pistoia وفي سنة ١٣٣٦ قطع علاقته بأبيه وكرس نفسه للأشتغال بالأدب . وكانت قصة حبه مع ماريا أكونيو Maria D'Aquino الإبنة غير الشرعية لروبرت أنجور ملك نابولي إلهاماً لأعماله الشعرية التي تكشف عن تأثيره بالشعراء الرومان . وخلال الفترة من ١٣٣٦ إلى سنة ١٣٤٠ كان يتزداد كثيراً على القصر الملكي . في سنة ١٢٤٠ صالح أبياه وعاد إلى فلورنسا حيث تبوأ مكانة مرموقة بوصفه مثقفاً وكاتباً . وعين في مجلس المدينة وأرسل في بعثات دبلوماسية ، وفي سنة ١٢٤٨ بدأ العمل في أهم مؤلفاته Decameron الذي أنهى في سنة ١٣٥٣ م . وخلال هذه الفترة تغيرت شخصية بوكاشيو وسلوكه تماماً ، فقد صار رجلاً متدينًا وهجر الكتابة وقرض الشعر . بل أنه أراد أن يحرق كل مؤلفاته الخاطئة . ولكن صديقه بترارك منعه من ذلك . ولم يعد بوكاشيو أبداً إلى الكتابة باللغة المحلية . ومنذ سنة ١٣٦٣ ألف كل كتبه باللاتينية . ومات سنة ١٣٧٥ في بلدة قريبة من فلورنسا . وخلف مؤلفات عملية كثيرة لاسيما في التاريخ . وانتقد رجال الكنيسة وخلى إلى أن الناس ينفي أن يعتمدوا على تقديرهم وحكمتهم . انظر : T.C. Chubb , The life of Giovani Boccaccio (1930) .

يمكن تصورها من جانب القساوسة والرهبان على حد سواء . وعلى الجانب الآخر من القضية ، نرى حقيقة الإنجازات الضخمة والحيوية التي مرت بها كنيسة القرن الثاني عشر ، ونعم بها مئات من رجال الكنيسة في بقاع أوروبا ، سواء من الأساقفة ومقدمي الأديرة أو من أصغر الرهبان والقساوسة الأبرشيين ، الذين نعرف أنهم كانوا مقتدرین ومتخصصين ، بل أنهم أنكروا ذاتهم في سبيل إنجاز واجباتهم . وفي بعثتنا عن السبب في ظهور نزعة معاداة السلطة الكنيسية بهذا الشكل الحاد في أواخر القرن الحادى عشر ، نجد دليلاً قوياً على أن التغير الاجتماعي والفكري هو مفتاح المشكلة ، وليس ماحدث من تدهور في أخلاقيات رجال الكنيسة .

ففى سنة ١٢٠٠ كان عدد المخلصين فى الهيئة الكنيسية أكثر من ذى قبل ، ولكن المستوى الذى كان العلمانيون يتوقعونه من قساوستهم كان أعلى من ذلك المستوى الذى كان مقبولاً فى منتصف القرن الحادى عشر ، ولم يكن لدى الكنيسة العدد الكافى من الأفراد للوفاء بهذه المطالب . وفي المناطق الحضرية على نحو خاص ، حيث وصل التعليم والتدين بين العلمانيين إلى درجة لم يسبق لها مثيل ، كانت الكنيسة تضطر إلى إرسال أفضل القساوسة تعلينا وأشدhem تقوى ، ولكن مثل هؤلاء ، كان عددهم محدوداً ، ويمكن أن ترجع العلاقة بين النمو الرأسمالى والمواقف الدينية (التي نسبها ماكس فيبر إلى القرن السادس عشر) إلى القرن الثاني عشر دون تردد . فقد كان التاجر أو الحرفي فى القرن الثاني عشر ، بالضرورة ، يحس بهنته إحساساً قوياً للغاية . إذ كان يعرف أنه لو لم يحقق الإمكانيات التى تطرحها المهنة التى اختارها لنفسه ، فإن مصيره سيكون التردى فى هو الفقر البائس ، وكان هذا يجعله غبيوراً جداً من الطوائف الأخرى فى المجتمع ، وهى طوائف لم تكن مضطراً إلى الاعتماد قاما على جهودها الذاتية - ولم يكن هؤلاء هم النبلاء فقط ، وإنما كان منهم رجال الكنيسة أيضاً . لقد كان البورجوازى فى العصور الوسطى مشاغلًا لا يعرف التسامح ، كما كان يميل إلى الحكم على الآخرين بمقاييس حياته هو . كما كان يشعر أنه يجب على كل من رجال الكنيسة أن يعمل للكسب عيشه ، وأنه لا يجب أن يتمتع رجل الكنيسة بسلطة المنصب الكنسى وامتيازاته مالم تكشف حياته الشخصية عن جدارته بهذا حقاً . فقد كان من الضرورى للبورجوازى أن يكون من رجال الأعمال على حين ينبغي على القسيس أن يكون قديساً : إذ يجب على كل إمرئ أن يفى بما للمهنة التى اختارها لنفسه من التزامات . ولكن البورجوازى حين كان يطبق

هذا المقياس الحديدي من العقلانية على العالم من حوله ، كان يكتشف أن الكثرين من رجال الكنيسة لم يكونوا يؤدون عملاً طيباً ، بل إنهم في الحقيقة ربما كانوا أقل جدارة بمناصبهم من البورجوازى نفسه . وكان هذا يشير فيه مشاعر السخط والغضب على القساوسة .

وقتلت غلطة البابوية فى القرن الثانى عشر فى أنها لم تكى نفسها بالسرعة والخبورة الالزمة مع النتائج البعيدة المدى للتغير الاجتماعى ، ولم تتمثل هذه الفلطة فى سماحها بالفضائح المدوية دوفما قصاص . فقد كانت الكنيسة ، عند نهاية القرن الثانى عشر ، ماتزال منظمة على أساس العمل فى المجتمع الريفى أساساً ، وكانت محاولاتها للوفاء بال الحاجات الدينية فى مناطق أوروبا الحضرية تتسم بالفتور أحياناً وبالسطحية أحياناً أخرى . وهو موقف أدى بالبورجوازيين ، ولاسيما فى المدن الثرية ذات الكثافة السكانية فى شمال إيطاليا وجنوب فرنسا ، إلى البحث عن حل خاص لمشكلاتهم الدينية . فقد كانوا ينشدون العقبة التى يمكن أن تتيح لكل منهم تجربة دينية شخصية وعميقة وترتبط بهم برباط عاطفى مع المسيح والعذراء والقديسين . كما كانوا قد ساهموا فى تشييد البنىات الكاتدرائية الفاخرة فى كافة المدن الأوروبية لأنهم كانوا يريدون مكاناً للعبادة يشعرون فى رحابه بأن رباطاً قوياً يشدهم إلى الروح القدس . ولكن عدداً كبيراً جداً من القساوسة الذين كانوا يعملون فى المناطق الحضرية لم يكونوا قادرين أو راغبين فى إتباع هذا المدخل الشخصى الحالى إلى الديانة المسيحية . ذلك أن النوع القديم من قس الكاتدرائية أو قس الأبرشية كان يعتقد أن مهمته كراع مسيحي ينبغي أن تقتصر على القيام بالطقوس المقدسة ، والاستماع إلى الاعترافات ، وإنجاز المهام المتعلقة بالقدس والخدمة التقليدية . ولم يكونوا مستعدين لإلقاء خطب وموعظ ملهمة ، من النوع الذى يخدم البورجوازيين كمحقق أساسى لغذائهم资料的 الدينى ، وموارد رئيسى لإرشادهم فى خضم الحياة القاسية ، المعقّدة المتشنجـة التي عاشتها مدن العصور الوسطى .

لقد كان الوسط الاجتماعى والدينى فى شمال إيطاليا ، وأراضي الراين ، وجنوب فرنسا قد أفرز بالفعل مبشرين جوانين ذوى سمعة قديسية ، كانوا فى القرن الحادى عشر يلقون مواضعهم على أسماع البورجوازيين ، ويقدمون لهم الأسلحة الأخرى التى يخوضون بها التجربة الدينية الشخصية ، وهو مالم يكونوا يجدونه فى الخدمات الكنسية المعتادة . وبعد سنة ١١٥٠ بدأ هذا النوع من الزعماء الروحيين الشعبيين يمارسون تأثيراً متصاعداً ويجذبون أعداداً كبيرة وقوية من الأتباع . وكانت الكنيسة بطبيعة جداً فى إدراكها للمخاطر الكامنة فى

مثل هذا الموقف غير المألوف . وظهر المبشرون الجدد ك مجرد استمرار ومتابعة للنزعه الدينية الجديدة التي عبر عنها دامياني ويرنار . ولكن مع كل عقد يمضى كان يتضح أكثر أن كثيرين من أولئك الزعماء الشعبيين يتخطون هذه الحدود . ذلك أنهم كانوا يدعون إلى مذاهب معاداة الأكليروس وإلى مذهب معاداة السلطة الكنيسة ، وهي مذاهب أدينت في القرن الرابع في الهرطقة الدوناتية التي أدانتها الكنيسة مرة أخرى ، على الرغم من إحيائها المؤقت على يد الكردينال هيمبرت سنة ١٠٥٩ م ، ثم مرة أخرى بعد سنة ١٠٨٠ وكان البورجوازيون تواقين إلى سماع القديسين الجوالين الذين كانوا يزعمون أن قدسيّة الحياة والإخلاص للرب هو الذي يحدد أعضاء رزقهم جماعة المسيحيين وكان هذا المذهب يبعث السرور في نفوس سكان المدن الغيورين الذين كانوا يشعرون أنهم متتفوقون في حالات عديدة على قساوستهم في الذكاء والإخلاص . وفي الوقت نفسه أعطى هذا المذهب مركزاً لزعامة في الجماعات المنشقة الجديدة للمبشرين الجوالين . وكانت الكنيسة اللاتينية ، بطبيعة الحال ، قد جابهت مذاهب انشقاقية قبل ذلك في حالات منفردة ، ولكن منذ الهرطقة الدوناتية في القرن الرابع لم يعكر صفو الكنيسة اللاتينية هرطقة لها هذا العدد الكبير من الأتباع ، فضلاً عن ارتباطها بالسخط الاجتماعي والفكري المتّاجّع في صدور الجماهير . ولم تكن الكنيسة قد اكتشفت الوسيلة التي تعالج بها هذا الخطر المحدّق بوحدة الكنيسة وسلطة القساوسة حتى نهاية القرن الثاني عشر .

كانت نزعه معاداة السلطة الكنيسة تتطلب ، بحكم طبيعة مذهبها ، ديانة معينة أكثر مما تتطلب ديانة كونية . وكان هناك عدد من الطوائف المخلصة لزعيمائها القديسيين ، إلا أن التعاون فيما بينها كان قليلاً أو معدوماً . وكانت الطائفة الوحيدة ، من بين الطوائف المعادية لسلطة الكنيسة في أواخر القرن الثاني عشر ، التي اتخذت طابعاً أكبر من مجرد الطابع المحلي المعزول هي طائفة الوالدنسين Waldensians . وقد أخذوا اسمهم عن بطرس والدو Peter Waldo الذي كان تاجرًا قديساً من أهالي ليون في جنوب شرق فرنسا . وقد كانت ليون وضواحيها منذ زمن بعيد قد اشتهرت بالزعماء النساك المتطرفين . وبالقرب من ليون تأسست في أربعينيات القرن الحادى عشر أول الأديرة المعادية للنظام الكلونى في منطقة شمال الألب . وكان كبير أساقفة ليون في ثمانينيات وتسعينيات القرن الحادى عشر هو أكثر أتباع البابا جريجورى السابع إخلاصاً في شمال أوروبا . وقد أطلق والدو وأتباعه على أنفسهم اسم رجال ليون الفقراء . ولم يكنوا يدعون إلى مذهب معاداة السلطة الكنيسة ، ورجال الكنيسة ،

والى المذهب الدوناتي فحسب وإنما يدعون أيضاً إلى نظرية الفقر الحواري للكنيسة ، وهي النظرية التي تركت تأثيرها فيما بعد على سياسة البابا الشورى باسكال الثاني في العقد الثاني من القرن الثاني عشر . ولم تكن الكنيسة التي ينشدها الوالدنسيون هي المؤسسة الكاثوليكية السائدة وإنما هي كنيسة تضم رفقة روحية خالصة من القديسين والقديسات الذين جربوا الحب الإلهي والرحمة الساوية . وقد انتشرت الطائفة الوالدنسية في مدن الشمال الإيطالي حيث كان يوجد الشطر الأكبر من أتباعها في آخريات القرن الثاني عشر . لقد كان أتباع والدو هم أسلاف طائفة البروتستانت الذين طرحوا ، وللمرة الأولى ، طرحا واضحًا المذهب التي اعتقدتها أكثر طوائف البروتستانت ثورية في القرنين السادس عشر والسابع عشر . فقد كانت مذاهبهم تتضمن ذلك الخلط بين الحرية والسلطة ، والتجرية الدينية الشخصية ودستور القديسين ، وهو الخليط الذي يميز أتباع مذهب إعادة التعميد Anabaptists الذين ظهروا في القرن السادس عشر ، وطوائف (التطهيرين) Puritans الإنجليز الذين ظهروا في القرن السابع عشر ليكونوا آخر أتباعهم . وعلى الرغم من أن الوالدنسيين قد طردوا فيما بعد من مدن الشمال الإيطالي بواسطة الكنيسة ، فإنهم بقوا في أعداد صغيرة جداً في قرى جبال الألب حتى القرن السابع عشر ، وهم أولئك « القديسون المذبوحون » الذين يتحدث عنهم جون ميلتون John Milton في قصidته الشهيرة .

وقد تأكّدت النغمة الأخرى المرتبطة بسفر الرؤيا في الحركات المعادية للسلطة الكنيسة واتسع مضمونها بفضل الأفكار الفلسفية التي طرحتها مقدم دير مغدور في جنوب إيطاليا هو يواقيم الفلوري Joachim of Flora قرب نهاية القرن الثاني عشر . وقد حظيت مقالاته بالرواج السريع . فقد سار يواقيم على نهج المترحوّات التي كان سان برنار قد طرحتها ، فإدّاعى أن العالم قد دخل فعلاً في زمن المسيح الدجال ، الذي يسبق مباشرة ، البُث الثاني للمسيح ويوم القيمة . ولكن بينما قنع برنار بأنّ بدين كبار الأساقفة بأنّهم أسرى الشيطان ، جعل يواقيم من البابوية نفسها المسيح الدجال . هذا المذهب الشورى ، الذي قلب نظرية سلطنة الكنيسة رأساً على عقب ، يرهن على شعبنته الكاسحة لدى كافة الحركات الهرطيقية بما في ذلك زعماء البروتستانت في القرن السادس عشر . فقد سهل على المنشقين إدانة الكنيسة وأتاح لهم أن يطلقوا لأنفسهم العنوان في التعبير عن كراهيتهم للقساوسة الكاثوليك . وكان يوسع هذا المذهب وأتباعه أن يستبعدوا حتى أكثر فعال البابوية حمية وأخلاقية على أساس

أنها مجرد حيل خادعة لل المسيح الدجال . واستمد أتباع اليواقيمية من قناعاتهم الأخرىوية القوة للصمود في مواجهة أية هجمة مضادة من جانب الكنيسة . فقد تصوروا أنهم وحدهم الأتباع المخلصين للسيد المسيح الذي سيتصرون عند قدمه المظفر . لقد كانوا رجالاً ذوي قناعات لم يكن ممكناً زحزحتها تحت دعوى التقليد ، أو العقل ، أو التراث .

ويظهر المضمون المزدوج لأفكار يواقيم بشكل أقوى ومطلق في الحركة الهرطقية التي كسبت عدداً هائلاً من الأتباع في جنوب فرنسا ؛ وهي ديانة الكاتاري Cathari (الأطهار أو القديسون ) أو الديانة الألبيجنسية ( نسبة إلى مدينة ألبي Albi في تولوز حيث تركزت قرة الهراطقة ) ، أو مانوية العصور الوسطى ، كما يطلق عليها أحياناً . هذه الهرطقة ، التي كانت أشهر هرطقات القرنين الثاني عشر والثالث عشر وكانت تنشر الخطر الأكبر على وحدة المسيحية اللاتينية ، تتسم أصولها وتعاليمها الدقيقة بغموض محير كان محل نقاش العلماء وزراعهم . ومالبثت كنيسة القرن الثالث عشر أن قضت عليهم قضاء تاماً بحيث أن كل مانعرفه عن الكاتاري تقريباً مستمد من الأوصاف التي نعتهم بها أعداؤهم ، ومن سجلاتمحاكم التفتيش الكنسية التي حاكمتهم وأدانتهم . والحقيقة المحورية هي أنه عند نهاية القرن الثاني عشر كان البورجوازيون الأثرياء ، وكثيرون من نبلاء تولوز والبروفانس ، وربما أيضاً كونت تولوز وعائلته ، قد انضموا إلى كنيسة هرطقية تتشابه كثيراً مع مانوية القرن الرابع التي كان سان أوغسطين قد اعتنقها فترة ثم أداها بأقصى العبارات حين اعتنق المسيحية . وكان كثيرون من أهل جنوب فرنسا من لم ينضموا فعلاً إلى الكنيسة الألبيجنسية معتبرين بزعمانها القديسين على ما يبدوا ؛ ومن المحتمل جداً أن كونت تولوز كان من بين هؤلاء . وإذا ما أخذنا في اعتبارنا ثروة هذا الجزء من أوروبا ، ومدى حيوية الشقاقية ، لأدركنا أن تباعده المتزايد عن الكنيسة الكاثوليكية كان يهدد بحدوث إنقسام بالغ الأهمية في العالم المسيحي . لقد كانت سيطرة الألبيجنسين على جنوب فرنسا تعتبر في نظرية البابوية وغيرها من القوى المسيحية في كل مكان ، سلطاناً يستشرى في جسد الحضارة الأوروبية ويجب اجتنابه من جذوره أيا كان الشمن .

وأصول الحركة الكاثارية ليست معروفة على وجه اليقين . فقد ظهرت هذه الحركة على استحياء في مدن الشمال الإيطالي وجنوب فرنسا . واختفت في شمال إيطاليا ، ولكن أتباعها ازدادوا في جنوب فرنسا بعدل بطيئ ، وبعد سنة ١١٥٠ برزت الحركة سافرة لكي

تحدى الكنيسة بصفاقه ونجحت في هذا . فقد كان قساوسة جنوب فرنسا مشهورين بعدم كفائهم وفسادهم ؛ وهو موقف أتاح التربة الخصبة لنمو الهرطقة الشعبية ، كما كشف عن عقم الجهد السطعية التي بذلت لوقف نفوذ الكنيسة الأليبيجنسية . ولابد أن ندين بابوية القرن الثاني عشر بتهمة التجاهل الطويل المدى للخطر الأليبيجنسى ، وبتهمة التردد والرجعية في علاج الموقف ، وهو العلاج الذي يتمثل ببساطة في الدعوة ضد الكاثارى . وإن الحركة هرطية تضرب مثل هذه الجذر العميق في المجتمع لا يمكن القضاء عليها بأفضل المراعظ والخطب التبريرية . ومع هذا فإن ظهور الكنيسة الهرطية الشعبية على مثل هذا النطاق الواسع كان أمراً جديداً في المسيحية اللاتينية . ولم يدرك القانونيون المحنكون الذين كانوا يسيطرؤن على الحكومة البابوية حتى سنة ١٢٠٠ أنه لابد من استخدام أساليب جديدة وجذرية للقضاء على الهرطقة الأليبيجنسية .

لقد أكد ستيفن رنسمان وغيره من العلماء البارزين على أن هناك خطأ مباشراً من الأفكار يعتقد القهقري عبر الزمان ليربط الكاثارى في القرن الثاني عشر بالمانويين في القرن الرابع . ويقول هذا الرأى بأنه بينما اختفت المذاهب المانوية في العالم اللاتيني في القرن الرابع ، فإنها غزت الإمبراطورية البيزنطية من مكانها الأصلى في فارس لتصل إلى بلغاريا في القرنين العاشر والحادي عشر . والواقع أنه كانت هناك طائفة من المانويين في البلقان تسمى البوحوميلين Bogomils ، وقال البعض إن مذاهب هذه الطائفة انتشرت في شرق أوروبا على طول الطرق التجارية في أواخر القرن الحادى عشر وفي القرن الثانى عشر . وهذا رأى مقنع على الرغم من عدم وجود الدليل الوثائقى الذى يدعمه . وعلى أية حال ، كان من الممكن استقاء اللاهوت الثنوى ، الذى هو جوهر المانوية ، من الفلسفة الأفلاطونية الجديدة التي كانت تسيطر على الاتجاهات الفلسفية واللاهوت فى العصور الوسطى الباكرة . ويؤمن المانويون بأن هناك إلهين ، إله الخير وإله الشر ، إله النور وإله الظلام ، وهما يتصارعان في سبيل الفوز في العالم . والإنسان خليط بين الروح الخيرة والمادة الشريرة . والكاثارى هم الزهاد « الكاملون » الذين حقروا لأنفسهم روحانية خالصة . أما أولئك الذين لا يعيشون حياة نسك خالصة فيمكنتهم ، مع هذا ، أن يضمنوا لأنفسهم الخلاص عن طريق الاعتراف بزعامة الكاثارى . وهؤلا ، هم « السماعون » للعقيدة الحقيقة يتلقون طقساً على فراش الموت يمسح عنهم كل ذنباتهم السابقة ، ويتبع لأرواحهم فرصة استعادة اتحادها بالروح القدس . ومن الممكن أن نصل إلى

هذا الالهوت عن طريق صياغة محورية للفلسفة الأفلاطونية الجديدة ، وهى صياغة تصور الرب فى صورة نافرة تفيض منها الروح التى يعود إليها الصوفيون من خلال التطهر . ومع افتراض أن إمكانية الحصول على رحمة الرب من خلال التساوسة الكاثوليك مسألة منكورة ، فإن المسيحيين سوف يستنتجون أن التطهر هو المدخل الوحيد إلى الرب ، وسوف يكون عليهم أن يأخذوا بالتناقض الصوفى الحاد بين الروح والمادة . وهكذا ، إذن ، يسود الالهوت الألبيجنسى تناجاً للمزج بين نزعات معاداة السلطة الكنسية والفلسفة الأفلاطونية الجديدة ، وحتى إذا كانت بعض الأفكار المانوية النقية قد وصلت أوروبا عن طريق البلقان أو بيزنطة ، فقد كانت قوة هذين المذهبين فى أوروبا القرن الثانى عشر هي التى مهدت السبيل أمام الهرطقة الشرقية وأوجدت الحافر الشقابى الكامن وراءها .

وقد نسب أولئك الذين أضطهدوا الألبيجنسين فى القرن الثالث عشر إلى هذه الطائفة معتقدات أخرى كثيرة إلى جانب لاهوتهم الثنوى الأصلى . فقد زعموا أنهم كانوا ينكرون تحسيد المسيح لأنه كان يعني سجن الألوهية فى المادة الشيرية . كما أكدوا على أن المفهوم الكاثارى بأن المادة شر قد أدى إلى الأفكار والقيم الأخلاقية الشاذة . وقيل أن الألبيجنسين كانوا يعارضون الزواج لاعتقادهم أنه من عوامل استمرار مسخ الجنس البشري الذى تحبس فيه الروح القدس داخل الجسد الشرير القبيح . وعلى أية حال ، فقد قيل أنهم لم يكونوا يسمحون بالإفراط الجنسي ، بقدر ما كانوا يتجنّبون إنجاب الأطفال . وكانوا يحبدون نوعاً من الانتهار الجماعى والفردى على حد سواء : فقد كانوا يتركون الأطفال المولودين فى العراء كما كان قد يسيرون « الكاملون » يجيعون أنفسهم حتى الموت . كذلك كانوا يعتقدون أنه مهما فعل السماuginون ( وهو الرعايا العلمانيون فى الكنيسة الألبيجنسية ) قبل تلقى طقس التطهر الأخير يسقط الذنب عنهم . وبالتالي ، فقد أدعى أعداء الألبيجنسين أن العلمانيين منهم كانوا يعيشون حياة داعرة ماجنة للغاية ، إذ لم تكن هناك ضرورة للأخلاقيات إذا كان الجسد البشري شريراً بطبيعته ، وكفى طقس واحد لتحرير الروح .

ومن الصعب ، بسبب ندرة الأدلة ، أن نقر ما إذا كانت هذه الاتهامات مجرد فكر ملفق وضعه رجال الكنيسة الكاثوليكية لإدانة الألبيجنسين ، أم أنها تهم حقيقة . وكثيرون من الكتاب المحدثين المعادين للكاثوليكية ، أو العاطفيين ، شأنهم فى ذلك شأن من ينصبون أنفسهم حماة للمقهورين فى كل زمان ومكان ، لاسيما الروائيات من السيدات فى القرن

العشرين ، استبعدوا هذا الاتهامات قاما على اعتبار أنها مزيفة وملفقة ، وصوروها الألبيجنسين جميعا في صورة القديسين الأتقياء الزاهدين ، وهو ما يصدق دون شك على «الكاملين » . وكل من عارضوا « الأطهار » ( الكاتاري ) أدينوا باعتبارهم زيانية وأعداء للفكر الحر ، تحركهم أحبط الدوافع وأدناها . ولكن التهم التي كيلت للألبيجنسين ككل تدخل في نطاق المقبول . فالوصف الوارد عن اللاهوت المانوي الأساسي فيه رنة صدق بسبب ما نعرفه عن الفكر في القرن الثاني عشر ؛ إذ يمكننا أن نرى فيه عناصر من الفلسفة الأفلاطونية الجديدة ومذهب معاداة السلطة الكنيسة antisacerdotalism كما أن الشكل الرمزي للزعامة القدسية للألبيجنسين كان شائعا في جميع الهرطقات الشعبية في القرن الثاني عشر . فضلا عن أن المذاهب المستقبحة والممارسات الذمية المنسوبة إليهم ، استنتاجات منطقية من المبادئ التي قامت عليهم دياتهم . ذلك أن هذه الأفكار التمايزية والأخلاقيات الخاصة كان يمكن أن تنتج ، وأن تلقى تشجيعا ، عن الحياة اللاهية التي كانت مناطق جنوب فرنسا تحياها ، وعن ثروة واستقلال سكان المدن في هذا الإقليم ، فضلا عن صفات التخنيت التي ميزت أبناء طبقة النبلاء المستأنسة التي ركنت إلى الطابع الحضري في هذه المناطق .

لقد كان الألبيجنسين أتباع ديانة مختلفة أكثر منهم مجرد مسيحيين منشئين . وكانت تلك الديانة ديانة مريضة ، جامت نتاجاً لحضارة مريضة . وكانت الحضارة مريضة بالقدر الذي جعلها تعرض الأطفال المولودين للموت في العراء ، كما كانت حضارة انتشارية بالقدر الذي جعلها تؤمن بتدمير نفسها . وفي إطار بيئته الجنوب الفرنسي المحمومة كان يمكن لشاعر التدين أن تؤدي إلى نتائج غريبة وعكssية . وأن تؤدي إلى ديانة لا يقتصر تهديدها على وحدة العالم المسيحي وسلطة الكنيسة فقط ، وإنما يتدلى إلى النظام الأخلاقي للحضارة الأوروبية .

## الفصل الثامن عشر

### تدعيم الزعامة الدينية

١ - مشكلة السلطة :

أطاح النزاع حول التقليد العلماني بالتوالن الذى شهدته العصور السطى الباكرة ، كما أنهى التداخل بين كل من الكنيسة ecclesia والعالم mundus . ذلك أن الملكية فى العصور الوسطى ، التى كانت من خلق المثل العليا الكنسية ومن صنع رجال الكنيسة إلى حد كبير ، وجدت نفسها مضطرة إلى تطوير مؤسسات وسلطات جديدة ، وقامت النتيجة ، فى آخريات القرن الحادى عشر ومطلع القرن الثانى عشر ، فى وجود المثال الأول للدولة البيروقراطية العلمانية التى تحلت مقوماتها الأساسية فى الملكية الأنجلو - نورمانية . وكان النمو الفكري شهدته أوروبا خلال القرن الثانى عشر ، والذى لعب رجال الكنيسة الدور الأكبر فيه ، تدعيمًا للسلطة العلمانية أكثر منه تدعيمًا للزعامة الكنسية فى بعض جوانبه . إذ أن التحسن الذى طرأ فى مجالات التعليم والقانون جاء خدمة لأهداف الملكية ، بل إن إزدياد التدين كان فى صالح هذه الأهداف . فقد نتج عن ظهور الجامعات أن خرج جيل جديد من الإداريين الذين عملوا فى خدمة الحكومة الملكية . كذلك مهدت الزيادة الكبيرة فى مجال المعرفة القانونية السبيل أمام الملوك لإحكام سيطرتهم على المجتمع . كما زودتهم بأيديولوجية قانونية عرضتهم عن تراث الملكية الشيوقراطية الذى شاع فى العصور الوسطى الباكرة ، وهو تراث كان قد تلاشى أمام هجمات الإصلاحيين البريجورين . كذلك فإن ما نتج عن حركة التدين العلمانية من آثار مدوية ساهم فى تعزيز السلطة الدينية . فقد سهلت الانتقادات الشائعة حول رجال الكنيسة على الحكومة الملكية مهمة تأكيد زعامتها فى المجتمع . كما أن المشكلات العديدة التى ثارت بسبب حركة التدين الجديدة منعت الهيئة الكنسية من توجيه عنایتها لما كان يحدث فى الحياة السياسية ، وأتاحت للملوك حرية أكبر فى متابعة مصالحهم ودولًا تدخل من جانب الكنيسة .

كان البلاط البابوى فى القرن الثانى عشر ينتهج سياسة واحدة ثابتة فقط تجاه ملوك غرب أوروبا : مؤداها ضمان عدم تهديد الحكام الشماليين لاستقلال البابوية بغزو إيطاليا . وأن

يتخذ البابوات موقفاً مننا ونفعينا تجاه الملوك الأوربيين محاولين أن يكسبوا منهم بعض التنازلات المحدودة ، مثل الاعتراف بالمحكمة البابوية قضاة مركزياً للكنيسة . وكان الهدوء حين يخيم على العلاقات بين الدولة والكنيسة يتبع للملكية أن تستغل التعليم الجديد لتحسين أساليب الإدارة فيها ، وتدعيم جهازها البيروقراطي ، فضلاً عن تحسين الأيديولوجية التي تتبع للملكية تعزيز زعامتها للمجتمع . وفي إنجلترا وفرنسا ، تحت حكم آل كابيه خاصة ، كانت كل الطبقات والطوائف سنة ١٢٠ قد بدأت تعتمد الممارسة المنظمة للسلطة الملكية في مجال القانون والضرائب ، إذ أن أهمية الحكومة المركزية في حياة النبلاء والبورجوازيين وكبار الكنيسين قد صارت أمراً معتاداً . فإذا ما كان الملك شخصية قوية ، تكون أداة السلطة الملكية من القوة بدرجة يصعب على البابوية أن تسيطر عليها . وقد ظهر إثنان من الملوك الذين تجسّد فيهم الكارازما ( الصفة البطولية ) في النصف الثاني من القرن الثاني عشر ، هما : هنري الثاني ملك إنجلترا وفردریك بربوروسا ملك ألمانيا . وبحلول العقد الأخير من هذا القرن كانت مسألة تقديم السلطة الملكية محل اهتمام عميق في البلاط البابوي . فقد ظهر نجاح الملكية في كافة الجوانب ، وكان على البابوية حينذاك أن تجاهله مشكلة التعليم لكن تتعامل مع الملوك الذين كانوا موارد هائلة للثروة والقوة العسكرية بطريقة أو بأخرى ، كما استحوذوا على ولاء رعاياهم في بعض الأحوال .

## ٢ - قيمة الكارازما :

لقد تامت قوّة الدولة في العصور الوسطى على أساس ثلاثة : صفات الحاكم الشخصية ، وأيديولوجية الملكية ، وقدرة المؤسسات الإدارية والقانونية والمالية . وفي المرحلة الأولى من حياة الملكية في العصور الوسطى كانت سلطة الملك تعتمد على شخصيته بشكل يكاد يكون تاماً . فإذا كان محارباً قوياً ، استأثر بالولايات ، على الأقل بين المحيطين به ، أما إذا لم تكن فيه من الصفات والسمجايا ما ينال إعجاب الطبقة المحاربة ، فإن السلطة والمتطلبات الملكية تقع فريسة الاغتصاب من جانب السادة المحليين ، ولا يبقى للملك سوى التجاهل والإهانة . ومنذ القرن الثامن حتى نهاية القرن الحادى عشر كانت الكنيسة تساند مؤسسات الملكية القاصرة بالتأييد المعنوى والدينى ، وكان اعتماد ملوك تلك الفترة على الأيديولوجية كبيرة لضمان ولاء السادة الإقطاعيين من العلمانيين والكنيسة . وتفاوت مقدار نجاح كل منهم بحسب ظروفه : كما أنهم خاضوا تجارب مريرة لتطوير المؤسسات الإدارية الفعالة . وبعد أن

كانت البابوية الجريجورية قد وجهت ضربة لمذهب الملكية المقدسة القديم ، تحول الاهتمام إلى الأسس التنظيمية للسلطة الملكية ، على حين أخذ الملوك أيضا يبعثون عن دعائم جديدة ، أخلاقية ونظرية ، لسلطتهم . وقد أفادت ملكية القرن الثاني عشر من المؤسسات الإدارية ومن الإيديولوجية بدرجات متفاوتة ، ولكن خصال الملك وصفاته الشخصية كانت ماتزال ذات أثر قوى على السلطة الملكية . وحيثما وجدت البيروقراطية القادرة على الاستمرار والوعية بذاتها ، كانت الحكومات تستطيع أحيانا أن تظل قائمة دون انتهاك سلطتها فترة من الزمن ، حتى لو كان من يشغل العرش شخصا غير كفء وغير جذاب . بيد أن قوة وكفاءة أمهر الأجهزة البيروقراطية كانت لابد أن تضعف إذا اعتلى العرش ملك قاصر في شئون الحرب والحكم فترة طويلة . فإذا كانت شخصية الملك شخصية بطلية (كارزما) ، مقتدرًا في فنون الحرب والسلام ، وزعيما يحظى باعجاب ملوك الأرض ، كان لابد للسلطة الملكية أن تنسو بسرعة . فقد كان الملك ذو الصفات البطولية (الكارزمية) يستطيع أن يترك تأثيرا عميقا على المجتمع ، حتى بدون مساندة التراث الإداري المركزي .

وعلى مدى أربعين سنة بعد سنة ١١٥٠ كانت الحياة محكومة بشخصيتين بطليتين هما : هنري الثاني ملك المجرلا ، وفردريك بريروس ملك ألمانيا . وقد أظهر كل منهما مزيجا نادراً من الصفات التي جعلت كل منهما يبدو كما لو كان شخصا خارقا أمام معاصريه : فقد جمع كل منهما بين طول العمر ، والطموح اللانهائي ، والمهارة التنظيمية المخارةقة ، فضلا عن العظمة في ميدان القتال . وارتقي كل منهما العرش في مطلع رجولته ، وكان كل منهما وسيما بارعا في سلوكيات البلاط ، التي كان بعض نبلاء ذلك الزمان يجدون فيها جاذبية خاصة ، وذلك دوينا أن تعالها نعومة المثل والأخلاقيات السائدة في البلاط . وكذلك أفاد كلاهما من ضربات حظ فائقة في مراحل حرجية من حياتهما . وكان كل من هنري وفردريك رجل عمل ونشاط ولم يكن رجل بحث ودراسة . ولكنهما كان يقدران تماما مدى فائدة التعليم الجديد للحكومة الملكية لاسيما في مجال القانون وكانا بارعين في اختيار المتعلمين الذين خدموهما بأخلاق شديد . كذلك كان هنري وفردريك مؤمنين بشكل رسمي ، ولكن حركة التدين التي انتشرت في القرن الثاني عشر لم تكن تحرركهما . فلم يكونا يعرفان الرحمة أو الشفقة في متابعة أهدافهما ، كما أنهما لم يكونا متسامحين تجاه أعدائهم ، كان كل منهما يؤمن بنفسه أكثر من أي شيء آخر ، ولم يدرك أحدهما قط أن يتسمى عما إذا كان فهو سلطنه في صالح المجتمع ورفاهيته أم لا .

وحيث اعتلى هنري الثاني (١١٥٤ - ١١٨٩) عرش المجلترا ، ليكون أول ملوك أسرة أنجيو ، كان دوقا على نورماندي بالفعل ، وكانت أنجيو ، كما كان هو أقوى أمير في شمال فرنسا . وفي سنة ١١٥٤م كانت أحوال المجلترا مواتية ل لتحقيق طموح هنري . إذ كان الأمراء الإقطاعيون قد خرجوه لتوجه من غمار حروب أهلية مرهقة استمرت عشرين عاما ، وكانوا ينشدون من الملك الأنجلو نورمانى أن يعيد إقرار السلام وينهى الحكومة الصالحة . وهذا هو ما أعطاهم هنري إياه . فقد أكمل ما عمله جده ، هنري الأول ، بأن جعل محكمة المقاطعة محكمة ملكية برئاسة قاض جوال مفروض من الملك . كما تجعج في انتزاع اختصاصات المحاكم الإقطاعية الخاصة ، وجعل الفصل في القضايا المدنية المتعلقة بالنزاع حول الأرض من حق القضاة الملكيين . بعد أن كانت تنظر أمام القضاة المحليين في القضايا . كذلك وسع من نظام التحرى أو المحليين ، وأدخل نظام القضاة المحليين في القضايا الجنائية . ويشكل عهد هنري الثاني أهم عصور بناء مؤسسات القانون العام . ومن ثم فقد شاع بين كتاب العصر الفيكتوري تمجيد هنري الثاني باعتباره مؤسس المؤسسات الإنجليزية الليبرالية والملكية الدستورية . وكان هذا آخر ما يريد بخاطره . إذ لم تكن أهدافه تختلف عن أهداف الحكم المعاصرين من أمثال فردرريك بربوروسا في ألمانيا وفيليب أوغسطس في فرنسا : فقد كان يريد لنفسه أقصى قدر ممكن من السلطة . ولم يستغل هنري الثاني وقضاته القانون الرومانى كشيراً ، كما أنه لم يقم بصياغة نظرية عن السلطة التشريعية المطلقة على أساس قوانين جستنيان . ولكن السبب في هذا راجع إلى أن المؤسسات التشريعية الإنجليزية كانت قد اتخذت بالفعل مساراً مختلفاً عن المسار الذي اتخذته المؤسسات التشريعية في القارة . ووجد هنري أن من الأرخص والأجدى أن يحافظ على النظام السادس ، وأن ينظم ويسنه . ووفقا للتقاليد السياسية التي وجدها قائمة في المجلترا ، اعترف هنري بأن عليه أن يحكم بشورة الأعيان من الكنسيين والعلمانيين ، رسميا على الأقل . وأدخل على القانون ما يعني تحسين النظام القانوني السادس بموافقة الأعيان ، وفقاً للمفهوم الجermanic عن التشريع ، وهو مفهوم كان مازال موجوداً في المجلترا . وكان بعض رجال بلاط هنري يخاطبونه بمصطلحات السلطة الرومانية المطلقة ، بل وبمصطلحات التقاليد العتيقة عن الملكية الشيوراتية ، ولكنه لم يتم بأية محاولة لصياغة أيديولوجية عن السلطة الملكية المطلقة في المجلترا . ذلك أنه تقع بالسيطرة الفعلية على المجتمع من خلال المؤسسات الملكية ، والقانونية ، والمالية ، ومن خلال وضعه كسيد إقطاعي أعلى ؛ وكانت سلطته مطلقة على الصعيد العملي ، على حد تعبير

وقد جلب زواج هنري من إليانور أميرة أكويتانيا إمارة جديدة ، حين ضمها إلى ممتلكاته صار حاكما على معظم الشطر الغربي من فرنسا . فقد كان رجلاً ذا حيوية دافقة ، وقضى زمناً طويلاً في تناول شئون إماراته في القارة . وفي إنجلترا قنع بتحقيق النظام والشروء والسلطة ، دون أن يشغل باله كثيراً بالأسس الأيديولوجية لحكمه . ويمكن أن نتأكد من كفاءة حكومة هنري من كتاب « الموارد حول سلوك موظف المالية » ، وهو أول مقالة إدارية كبرى كتبت في العصور الوسطى . وقد ألفها ريتشارد فيتزنييل Richard Fitz Neal الذي كان رئيس الجهاز المالي في حكومة هنري ، والذي عُيّن أيضاً أستقراً للندن لقاء ماقدمه من خدمات . ومقالة ريتشارد عمل منظم حافل بالمعلومات بشكل يستحق الإعجاب ، وقد كتب في صيغة حوار ، وهي الصيغة التي كانت تعظى بشعبية كبيرة في القرن الثاني عشر . وفلسفة الإدارة التي توضحها مقدمة الكتاب ذات أهمية بالغة . إذ أن فيتزنييل يخبر من يلتحق حديثاً بالإدارة المالية لا يقرروا صلاحيتها أو عدم صلاحيتها . وهنا يتجسد موقف البيروقراطية المدنية التي لا ترى أية سلطة أخرى غير الإرادة الملكية .

وقد ساعد على تقدم السلطة الملكية في عهد هنري الثاني غياب المعارضة المنظمة . ذلك أن العدد القليل من أبناء الطبقة الإقطاعية ، الذين عرفوا باسم الفرسان في إنجلترا ، أفادوا من إزدياد السلطة الملكية ، لأنهم كانوا يضمون العدالة في بلاط الملك أكثر مما يضمنونها فيمحاكم سادتهم الإقطاعية الخاصة . ولم يكن كبار النبلاء راغبين في الصدام مع الملك الذي كانت لديه هذه الموارد الهائلة ، والذي كان يمكنه أن يدمرهم ببساطة عن طريق القانون والضرائب . كذلك كان هنري محبوبياً جداً لدى الأساقفة الإنجليز ، الذين كانوا قد بدأوا حياتهم موظفين وكتبة في الإدارة الملكية ، وكانتوا يشعرون بمشاعر الامتنان الشخصي تجاه الملك . كذلك كان انتباه البابوية منصفاً عن إنجلترا صوب الصراع ضد الإمبراطور الألماني . وكانت المعارضة الوحيدة التي واجهها هنري الثاني من مصدر غير متوقع : من توماس بيكيت Thomas Becket الذي كان قد عينه بنفسه رئيساً لأساقفة كانتربروي ، والذي كان مستشاراً ملكياً قبل ذلك . وكانت دوافع كبير الأساقفة لمحاولة تحديد سلطة الملك على الكنيسة الإنجليزية واستعداده للدخول في نزاع مير مع صديقه وحامييه السابق سيبا في كثير من التفكير والتذير من جانب الكتاب المعاصرين والمؤرخين ومؤلفي الدراما المحدثين على حد سواء . ومن الواضح أن بيكيت لم يكن يتمتع بالاستقرار النفسي ، ولكن اتجاهاته لا تقلل من

## أهمية صراعة ضد تقدم السلطة العلمانية ولا تقص من وضعه كأول شهيد يروج ضحية الدولة العلائقية .

فقد كان بيكيت أبا لفارس فقير ذهب في تجارة إلى لندن . وهو ما يعني أن توماس كان بورجوازيا ارتقى إلى منصب عال جداً في الحكومة الكنسية والملكية ، وهو منصب لم يكن معروفاً في زمانه في منطقة شمال الألب . وكانت لوالده طموحات كبيرة نحو ابنه المبكر في النضج فأرسله لكي يتعلم في المدارس الفرنسية الجديدة . وبعد عودته إلى الجلترا صار السكرتير الأول في أسقفية كانتريوري ، ثم مستشاراً ملكياً ، وأخيراً عينه هنري رئيساً للكنيسة الإنجيلية عندما مات كبير الأساقفة . وبدأ يناضل ضد السلطة الملكية بطريقة عنيفة قائل طريقته في خدمة الملكية من قبل ، مما أدهش هنري وكدره للغاية . وباعتباره بورجوازيا ارتقى إلى أعلى الوظائف التي كانت حتى ذلك الحين متزاولة وقفا على ملاك الأرض ، كان بيكيت أسير شعور قوي بعدم الإطمئنان والدونية ، وهو شعور كان يعيشه بالتفاني في أداء واجباته . فقد عقد العزم على أن يكون خادماً عظيماً للكنيسة بقدر ما كان خادماً عظيماً للملكية . ولكن هذا أدى به إلى أن يتخد موقفاً ضد التراث الطويل من السيطرة الملكية على الكنيسة الإنجيلية . وأخذ يدعو إلى مذاهب عتيقة حتى في روما نفسها . وكان رفقاء يضيقون به مثلما ضاق به الملك حين اتخذ بيكيت هذا الموقف ضده . وأشار أسقف لندن الذي كان إدارياً وعالماً ممتازاً ، بتلميحات قاسية إلى خلفية بيكيت البورجوازية كما أن الأساقفة عموماً اعتبروا أن كبير الأساقفة معتوه أو رجل آخر . والمسألة التي تنازع عليها هنري الثاني وبikiت هذا النزاع المرير هي : هل تجب محاكمة القساوسة المتهمين في الجرائم أمام المحاكم الكنسية أم أمام المحاكم الملكية ؟ وكان بيكيت يرى هذه المسألة جزءاً من مسألة أكبر تتعلق بخضوع الكنيسة الإنجيلية للسيادة القانونية التي كانت الحكومة الملكية تفرضها على المملكة بأسرها . وقد رفض أن يستسلم في هذه المسألة ، وإذا لم يلق تأييده من رفقاء الكنيسين هرب إلى المنفى في فرنسا وطلب العون من البابوية . وقد أدى سلوك بيكيت إلى إرباك البابا كثيراً . فقد كان من الصعب عليه أن ينكر صحة الأسس النظرية التي قام عليها رأي كبير الأساقفة ولكن البابا لم يكن يرغب إثارة غضب واحد من أكبر وأقوى ملوكين في أوروبا ، لاسيما وأن البابوية كانت متورطة في صراع ضد الملك الآخر ( فرديريك بربوسا ) . وأخيراً عاد بيكيت إلى الجلترا ليواصل نضاله بطريقة متهرة طائشة انتهت بالكارثة التي جلبتها على نفسه . فقد لما

إلى حرمان بعض خصومه من الأساقفة الإنجليز ، وأخيراً صرخ الملك الساخط لبلاطه بأنه يود لو خلصه أحد من هذا الرجل المزعج ، وقام أربعة من الفرسان الذين سمعوا هذه العبارة اللاهية ، رغبة منهم في الحصول على رضا ، الملك ، بالتوجه إلى كانتربوري حيث ذبحوا كبير الأساقفة . وبيدو أن بيكيت كان يتوقع هذه النهاية . ولاشك في أنه كان يرحب بالاستشهاد ، الذي سيكون إنجازاً غير عادي لواحد من البورجوازيين ، كما أنه سوف يتحقق له رغبته في أن يكون رجل كنيسة مثالياً . فقد كان ينتظر قاتلته في هذه عند المذبح العلوى في كاتدرائية كانتربوري ، ولم يعترض سوى على أحد مفتاليه لأنه كان فصلاً له ومن ثم فهو يحث بيمين الولا ، الذي قطعه على نفسه حين يقتل سيده .

وكان بيكيت ميتاً أكثر فائدة للكنيسة منه حياً . فسرعان ما صار كبير الأساقفة المشاغب شهيد كانتربوري ، وظل ضريعاً يجذب الآلاف الحجاج على مدى القرون الثلاثة التالية . أما البابوية التي كانت قد تجاهلت بيكيت في حياته كثيراً ، فقد وجدت في استشهاده فرصة للحصول على تنازلات من الملك الإنجليزي المنزوع . فلکي يبرئ الملك ساحته من موت بيكيت كان عليه أن يستسلم لمطلب القساوسة الإجراميين . ونتج عن هذا نظام خاص هو نظام «منفعة الإكليروس» الذي استمر موجوداً حتى عصر الإصلاح الديني . فإذا كان هناك رجل أدانه إحدى المحاكم الملكية ، ويستطيع أن يثبت أنه من رجال الكنيسة ، تنتقل القضية إلى اختصاص القضاء الكنسي : وعلى أية حال ، فالواقع أن القضاة الملكيين كانوا يواصلون نظر القضية قبل أن يتمكن المتهم من إثبات وضعه الكنسي . وأهم تنازل قدمه هنري الثاني للبابوية هو اعترافه بأن كل رجال الكنيسة الإنجليزية يمكنهم اللجوء إلى المحكمة البابوية في المنازعات الكنسية ، بما في ذلك النزاع حول انتخابات الأساقفة ومقدمي الأديرة . كان هذا هو أول مثال على تغلغل بعض أشكال الولاية البابوية الفعلية على كبار الكنيسيين الإنجليز . ويكشف اتخاذ البابوية لاغتيال كبير أساقفة كانتربوري ذريعة لتحقيق هذا الأمر عن مدى ما كانت عليه السيطرة الملكية على الكنيسة الإنجليزية منذ زمن وليم الفاتح . وكان تنازل هنري هو المدخل الذي دلف منه النفوذ البابوي في الشئون الكنسية الإنجليزية ، ولكن على العموم ، لم تتأثر السلطة الملكية بموت بيكيت إلا قليلاً . فخلال السنوات الثلاث التالية ظل الملك يعين مقدمي الأديرة والأساقفة ، كما كان يحدث من قبل ، ويقبل بين الطاعة والولا من أولئك السادة الروحيين ، ويفرض الضرائب الباهظة على الكنيسة الإنجليزية . ذلك أن ولا كبار الكنيسيين الإنجليز للناتج لم يتأثر بالفاصل الذي شغله بيكيت .

كانت سلطة هنري الثاني قائمة على أساس المزج بين الشخصية البطولية والمهارة الإدارية . أما ولداه اللذان أعقباه على العرش الإنجليزي ، ريتشارد الأول قلب الأسد ( ١١٨٩ - ١١٩٩ ) ، وجون ( ١١٩٩ - ١٢١٦ ) فلم يظهر أى منها سوى صفة أو أخرى من صفات أبيهما ، ولم يحدث ذلك سوى بدرجة محدودة . فقد ذاع صيت ريتشارد كأعظم فارس مقاتل في العالم المسيحي ، مما جعله محبوبًا في أوساط النبلاء بصفة شخصية ، ولكن لم يكن قد يرى في شؤون الحكم والقانون . وربما كان من حسن حظ السلطة الملكية في إنجلترا أن قضى جل عهده في مغامرات فيما وراء البحار تاركًا الحكومة بأيدي الجهاز البيروقراطي القدير الذي بنى أبوه . ومن ناحية أخرى ، كان جون على قدر من العبرية الإدارية وساهم مساهمات هامة في أساليب الإدارة الملكية . ولكنه مصاباً بجنون الإضطهاد بحيث كان يشك في خيانة الجميع ، كما أنه أساء استخدام إجراءات القانون العام في سبيل توجيهه كراهيته ضد بعض الأسر النبيلة التي كان يشك في خيانتها . وسرعان ما تحول أبناء هذه الأسر إلى متمردين لأن تلك كانت المسيلة الوحيدة لإنقاذ أنفسهم من الدمار . فضلاً عن أنه كان مصاباً بخلل عقلي يعرضه الحالات تهيج تعقبها فترات الجمود والكآبة ، ففي بعض الأوقات كان يبدى نشاطاً وطاقة متداة ، ثم يصير عاجزاً تماماً عن التصرف ، لاسيما في الأوقات المرجة التي يكون حضوره فيها إلى ساحة القتال مطلوباً . وكانت نقطه الضعف الثالثة في شخصية الملك جون متمثلة في ميله الشهوانية ، التي كانت بداية لسلسة من الحوادث التي أدت إلى هزيمته الشنعاء في مواجهة الملكية الفرنسية . فقد اتخذ ابنة كونت فرنسياً صغيرة زوجة له تشاركه الجلوس على العرش ، وكان أبوها قد وافق فعلًا على خطبتها لأمير إقطاعي مغمور . وبما السيد الإقطاعي المفجوع ، الذي سرق منه الملك الإنجليزي خطيبته ضارباً عرض الحائط بتقالييد العصر ، إلى ملك فرنسا . وبما أن جون كان من الناحية الرسمية فصلاً تابعاً لملك فرنسا بسبب أملاكه الإقطاعية في نورماندي ، وأكيوتانيا ، وأنجيو ، فإن فيليب أوغسطس ، ملك فرنسا ، كان هو السيد الأعلى لكل من طرف النزاع . وكان جون في إحدى حالات جبنه العميق فرفض أن يستجيب إلى الدعوة التي وصلته بالحضور إلى بلاط الملك الفرنسي ، وأعلن فيليب أوغسطس وبلاطه أن جون فصل إقطاعي مارق وأن عليه أن يعيد نورماندي وأنجيو إلى التاج الفرنسي . ولو أن جون كان قد دفع بجيشه إلى الميدان بسرعة فربما كان سيمنع فيليب من الإستيلاء على نورماندي وأنجيو ، ولكنه لم يفعل شيئاً ، بل إنه حتى لم يرسل التعليمات إلى ضباطه في نورماندي . وهكذا سقط وطن الملك الإنجليز الأصلي في يدي ملوك آل كابيه ودوفا ضربة واحدة .

كان فقدان نورماندي كارثة ، ليس على أسرة أنجيو فقط وإنما بالنسبة لكتيرين من النبلاء الإنجليز الذين كانوا يمتلكون الضياع عبر القتال الإنجليزي . ومن ثم كان عليهم منذ ذلك الحين فصاعداً أن يحصروا مصالحهم في نطاق إنجلترا ، وأصبحوا بالضرورة أكثر إهتماماً باستخدام جون للمؤسسات الملكية والقانونية والمالية . وكان أى ملك يلقى الهزيمة في ساحة المعركة من ملوك العصور الوسطى عرضه لأن يفقد إحترام شعبه ويجد من يتهدى سلطنته في وطنه . ولكن جون كان ، ببساطة ، يستخدم بطريقة قاسية للغاية مؤسسات السلطة الملكية التي تطورت في أيام أبيه . ولكن افتقاره التام للجاذبية الشخصية المسيطرة ، أزاح من الموقف السياسي الإنجليزي ذلك العامل الذي كان يعتبر عوضاً عن صرامة مؤسسات الملكية الإنجليزية الأنجلوية من قبل .

كانت الصفات البطولية للملك ، والتي ساهمت في توسيع السلطة الملكية في إنجلترا . إبان عهد هنري الثاني ، هي المعلول الأساسي للملكية في ألمانيا في خلال الفترة نفسها . ذلك أن حكم فردريك الأول ببروسيا ( ١١٥٢ - ١١٩٠ ) كان إنجازاً هائلاً ، وكان فعلاً رائعاً حاول الملك من خلاله التغلب على العقبات الضخمة التي إعترضت سبيل إحياء السلطة الإمبراطورية . فقد هزم أعداؤه الأقوياء في جميع النواحي تقريباً ، ولكنه استطاع أن يخرج ظافراً في النهاية بفضل جهوده الخارقة المتواصلة ، وبفضل ضربة حظ معجزة . وحينما ارتقى فردريك العرش كانت إحتتمالات إحياء السلطة الإمبراطورية الألمانية تبدو ضئيلة . فخلال نصف القرن السابق كان كبار الأمراء الألمان قد زادوا من سلطتهم الإقليمية ، ولم يتركوا للملك سوى أملاك أسرته ، كما لم يبق له سوى أثر من السلطة على بعض الأسقفيات والأديرة . وعلى مدى ربع قرن سبق إرتقاء فردريك للعرش لم يكن الملوك الألمان يحاولون شيئاً للحيلولة دون النتائج المدمرة التي أفرزها النزاع حول التقليد العلماني . فقد كانوا متورطين في الحروب الإقطاعية الكبرى التي اندلعت بين أحفاد السالبين وهم دوقيات الهاوهنشتاوفن في سوابيا من ناحية ، وبين الفلفين Welfs الذين كانوا هم دوقات بافاريا أولاً ثم صاروا دوقات سكسونيا نتيجة زواج تحالف من ناحية أخرى . وحينما انتهى الخطر السالبي بهنري الخامس سنة ١١٢٥ ، رفض الأمراء إعطاء التاج لابن أخيه دوق سوابيا خوفاً من أن يحاول استعادة السلطة التي كان الملوك الألمان قد فقدوها أثناء الصراع حول التقليد العلماني . وكان اختيارهم لدوق سكسونيا لوثير Lothair ( ١٢٥ - ١١٣٧ ) توريطاً للأخير في حرب

إقطاعية ميررة ضد أمراء الهرهنشتاوفن . وفي بحثه عن يحميه ربط نفسه بزواج تحالف مع الفلبين . وقد استطاع أحد أمراء الهرهنشتاوفن إرتفاع العرش تحت اسم كونراد الثالث ( ١١٣٧ - ١١٥٢ ) عقب موت لوثير . ولكن الصراع بين الأسرتين الكبيرتين استمر دونها .

وحيينما خلف فردريك ببروسيا عمه في سنة ١١٥٢ ، بدا وكأن هناك فرصة لإنتهاء الحرب الإقطاعية ، لأن فردريك كان فلانيا من ناحية أمه . ولكن لم يكن يمكننا إرضاء هنري الأسد ، دوق سكسونيا الفلفي ؛ فقد ظل هو العدو اللدود لملكية الهرهنشتاوفن . ولم يكن في جعبته فردريك ما يبدأ به سوى قوة شخصية ، ودوقية سوايبا ، ودوقية فرنكونيا ، وموارد أخرى ضئيلة . وكان الناج الألماني مايزال يتمتع ببعض ظلال سيطرته السابقة على الأسقفيات والأديرة ، ولكن هذه لم تكن تستطيع أن توفر له الموارد الازمة لسحق الفلفيين وغيرهم من الأمراء الكبار . وحاول على مدى فترة من الزمان أن يضيف إلى أملاك أسرته وأن يؤسس أملاكاً للناج في أراضي الراين ، إلا أنه سرعان ما أدرك أن هذه مهمة سوف تستغرق زمنا طويلا . فضلاً عن أنها في النهاية لن تقدم له الموارد التي يحتاج إليها . وتركز أمله الوحيد في سيطرته الفعالة على شمال إيطاليا ، وفرض الضرائب الباهظة على الكومونات الإيطالية . لأن ذلك فقط كان هو السبيل الذي سيوفر له الثروة التي تيسّر له سبيل هزيمة الأمراء الكبار . وكانت تلك خطوة محفوظة بالمخاطر ، لأنه كان من المحتمل أن تقاوم المدن الإيطالية السيطرة الإمبراطورية الحقيقة ، كما أن مثل هذه الخطوة قد تشير مخاوف البابوية . ولكن فردريك لم يكن أمامه بديل آخر إذا كان يرغب في إستعادة السلطة الملكية في ألمانيا . كذلك كان احتمال تأكيد السيطرة الإمبراطورية في ألمانيا يناسب ميل فردريك الشخصية . فقد كان لديه إحساس قوى للغاية بكرامة منصبه وما فيه من سلطات يقررها القانون الروماني ، كما كان به ميل إلى تصوير نفسه في صورة خليفة الأباطرة الرومان . فقد كان واقعا تحت تأثير المذهب الجديد القائل بسلطة الملك التشريعية المطلقة . ولم يكن قادر على احتمال رؤية استمرار التناقض بين حالة الضعف السائدة والمجده والسلطة الملكية التي يقتضيها منصبه .

وقام فردريك بحملته الأولى على إيطاليا ١١٥٤-١١٥٥ . وكان يريد أن يقوم باستعراض للقوة ، لكنه يؤكد الهيمنة الألمانية بصورة شخصية ، ولكي يتوج إمبراطوراً بيدي البابا . وقد حقق هذه الأهداف جميعا ، من ناحية لأن البابا كان يواجه المتابع مع الحركة الكومونية في روما ، وهي حركة يقودها واحد من تلاميذ أبيilar التمحسين هو أرنولد البريسكي ، الذي كان



يخرج بين الثورية الفكرية والثورية الاجتماعية . وقد أدعى أرنولد والكوميون الاستقلال عن المدينة وطلبوا مساعدة الملك الألماني ، ولكن فردريك لم يكن ليتعاطف مع الزعماء الحضريين في إيطاليا ومثلهم الأعلى عن المدينة - الدولة City : فقد كان هذا النموذج يتناقض مع هدفه النهائي في حكم شمال إيطاليا . وبقبض فردريك على أرنولد البريسكي : وأمر بحرقه وذر الرماد المتخلّف عن جسده في مياه نهر التiber .

كان هناك فرقاً ثلاثة في الموقف بشمال إيطاليا : الإمبراطور ، والكومونات ، والبابوية . وفي أثناء زيارة فردريك لروما أزعجه إصرار البابا على أن يقوم رسمياً بهام البابا وفقاً لما تقصّن به هبة قسطنطين . إلا أن حملة بيرروس الأولى على إيطاليا كشفت له أنه هو والبابا خليقان طبيعيان ضد المدن - الدول ضد مبادئ الحكم الذاتي . وعاد إلى ألمانيا لإعداد حملة كبيرة تضع ثروات إيطاليا تحت سيطرته . وفي الوقت نفسه نشب جدل كبير في الدوائر البابوية حول ما إذا كان ينبغي على البابوية أن تربط نفسها بالتحالف مع فردريك ضد الحركة الكومونية ، أم أنها يجب أن تتضمن إلى المدن - الدول وتعود إلى السياسة البابوية التقليدية وتحاول إبعاد الإمبراطور عن إيطاليا . لقد كان القرار صعباً . فقد اشتهر سكان مدن الشمال الإيطالي بنزاعاتهم مع الأساقفة وآرائهم المعادية لرجال الكنيسة بل ولسلطانهم الروحي . ومن المؤكد أن البابا لم يكن يريد وجود الكومون في روما . فهل ترمي البابوية بشقّلها إلى جانب البورجوازيين المشاغبين ؟ لقد كان الإختيار شاقاً وحدثت إنقسامات في صفوف الكرادلة . وكان أولئك الذين يعارضون فردريك يحاولون إحداث الشقاق بين البابا والإمبراطور بوسائل وأساليب استفزازية . فقد زعم أحد المندوبين البابويين وهو يخاطب بلاط فردريك سنة ١١٥٧ أن الأباطرة يستمدون سلطتهم من البابا ، وهو أمر كان يعرف أنه سوف يغضّب المحاكم الشاب الطروح كثيراً . وقد اتجه أدريان الرابع ، البابا الإنجليزي الوحيد ، في رؤية وبطء نحو التحالف مع الكوميونات ضد المبعوث الألماني ، وحين اعتلى عرش القديس بطرس ذلك الكاردينال الذي كان قد أثار حفيظة الإمبراطور تحت اسم البابا إسكندر الثالث في سنة ١١٥٩ ، بات واضحاً أن السهم قد نفذ وأن لا سبيل لتجنب صراع كبير آخر بين الإمبراطورية والبابوية .

وخلال السنوات العشرين التالية قام فردريك بثلاث حملات كبيرة ضد مدن الشمال الإيطالي ، وأحرز بعض الانتصارات الأولية بما في ذلك الهزيمة التي أحقّتها بسكان ميلانو

المشاغبين . وفي اجتماع عقد في سهل رونكاجلی Roncaglion سنة ١١٥٨ أعلن أساتذة مدرسة الحقوق في بولونيا أن ما يدعوه الإمبراطور من حق تعيين كبار الموظفين وفرض الضرائب على المدن إنما هي حقوق تتوافق مع القانون الروماني . وفي البداية ساعد فرديريك على هذا ما كان موجوداً بين حكام المدن الإيطالية الأوليغاركين من إنتسamas . فقد كان بعضهم ، الجبليين Ghibelline نسبة إلى الصيغة الإيطالية من كلمة Waiblingen إحدى ممتلكات الهومنشتاوفن ، يرجحون بالإسلام لطالب فرديريك والآراء لقانونية التي طرحها رجال القانون المدني ؛ ولكن الأغلبية ، الجلفين Guelphs ، نسبة إلى أعداء الهومنشتاوفن في ألمانيا ، كانت مصممة على تكريس كافة مواردها للنضال في سبيل الفوز بالاستقلال . وعلى مدى سنوات قليلة كان الإمبراطور قد عقد العزم على إخضاع بعض المدن الإيطالية لسلطته المطلقة ، ولكن بعد مرور عشرين عاماً اكتشف أن التحالف بين البابوية والكومونات أكبر كثيراً من إمكانياته . فقد كان البابا يساهم بالزعامة والقدرة التنظيمية كما عمل على توحيد معظم المدن ، التي كانت قد دأبت على محاربة بعضها البعض في كراهية عنيفة في العصبة اللباردية (١١٦٧) وفي سنة ١١٧٦ ألحقت جيوش العصبة اللباردية هزيمة ساحقة بالقوات الإمبراطورية في معركة لينانو Legnano ، وقرر فرديريك إنقاذ ما يمكن إنقاذه والسعى نحو السلام . أما إسكندر الثالث ، فإنه بعد أن حقق هدفه بإيقاف الإمبراطور بعيداً عن إيطاليا ، استطاع أن يكون كريماً ؛ فعفا عن الإمبراطور الذي كان قد عين باباً منافساً ، وفقاً للأسلوب التقليدي في الصراع بين البابوية والإمبراطورية . وقد أتاحت معاهدة السلام التي عقدت في كونستانس Constance سنة ١١٨٣ لبروسيا أن ينقذ ما وجده فقط . فقد اعترفت له البابوية بسلطة فضفاضة على شمال إيطاليا . ولكن لم يخول حق تعيين موظفي المدينة وفرض الضرائب عليها . وبعبارة أخرى ، فبعد عشرين سنة من الحرب نشل فرديريك في السيطرة على الشمال الإيطالي ، وهي السيطرة التي كان يعرف أنها الخطوة الكبرى الأولى في سبيل استعادة السلطة الإمبراطورية على الأمراء الألمان .

وحين عاد فرديريك إلى ألمانيا بعد هزيمته في شمال إيطاليا ، كان قد صار رجلاً مرهقاً ملؤه المراة . أما الأمراء ، الذين كانوا أبعد ما يكونون عن الخضوع والسيطرة الملكية ، فكانوا يحكمون سيطرتهم على الثروة والسلطة في ألمانيا ، ويعززون مواقعهم كزعاماً للمجتمع بقيادتهم لحركة الشعب الألماني الكبرى صوب الشرق . ففي ثلثينيات القرن الثاني عشر كان

الألمان ، وللحرة الأولى منذ عهد أوتو الثاني ، قد بدأوا يضغطون من جديد صوب العالم السلافي في الشرق ، وعبروا نهر الألب Elbe . وفي القرن الثالث عشر كانت « ألمانيا الجديدة » تتد صوب الشرق حتى نهر الأودر Oder وحتى إلى ما وراء النهر . وفتحوا ساحل البحر البلطي وأسسوا مراكز تجارية مثل ليبك Lübeck . كانت « ألمانيا القديمة » غرب نهر الألب من خلق الكنيسة والملكية الألمانية . ولكن استيطان « ألمانيا الجديدة » وتعميرها تم بتوجيهه من الأمراء الكبار الذين فهموا حركة التعمير فاندفعوا لقيادتها . ذلك أن الدوقيات والأمراء الذين كانت لهم بالفعل إقطاعيات كبيرة في ألمانيا القديمة ، كونوا لأنفسهم آنذاك أملاكا شاسعة في الشرق ، وبذلك أتوا عملية قلب موازين القرى في ألمانيا وقللوا ، نسبيا ، من أهمية سلطة الـ hohenzollern القائمة . وكان توجيهه الدوقيات لحركة الزحف صوب الشرق Drang nach Osten لا تضع أى اعتبار للسلال الذي راحوا ضحية المذابح والإستعباد ، ولكنها كانت حركة على قدر كبير من الكفاية والمهارة . فقد إجتذب الأمراء الفلاحين من البلاد الواطنة وغرب ألمانيا ، ولاسيما أولئك الذين جربوا الأساليب الجديدة في التعمير ، عن طريق شروط مغرية جداً للإاستيطان . فقد وعلوا المهاجرين من الحدود الشرقية بالتحرر من الواجبات الإقطاعية والخدمات الإقطاعية القديمة ، ويساحات واسعة من الأرض بدلاً من الشرائط الإقطاعية الضئيلة . هذه العروض الجذابة ، حين امتزجت بخصوصية التربية والحماية التي كفلها الأمراء لفلاحهم ، أوجدت حركة مستمرة باتجاه الشرق في القرن الثاني عشر ، الأمر الذي أدى إلى خلق ألمانيا جديدة . ولم يلعب فردرريك بريوسا أى دور في هذا التطور وإنما سمح له أن يمضي في طريقه دون أية محاولة للتدخل ، وزاد الأمراء في أملاكهم وسلطاتهم زيادة كبيرة بسبب غيابه . وانتقد الكتاب المحدثون فردرريك بسبب غفلته التي ورطته في شراك السياسة الإيطالية على حين تجاهل فتح ألمانيا الشرقية ، حيث كان يمكن للـ hohenzollern أن يخلقوا الممتلكات الملكية التي كانوا بحاجة إليها لو أنهم ثولوا زمام الحركة منذ البداية . وبالنظر إلى أحداث الماضي كان هذا خطأً فادحاً في المسابات حكم مستقبل الملكية الألمانية على المدى الطويل . ولكن من الصعب أن ننسى على فردرريك لارتكاب مثل هذا الخطأ الجسيم في بداية عهده كانت الحركة صوب الشرق ماتزال حركة متراضة . وكان فردرريك يعتقد أنه يحتاج إلى زيادة سريعة في موارده ، وظهرت إيطاليا كأنها المكان الذي يمكن أن يتحقق له ذلك ، وكان خلق أملاك غنية جديدة في الشرق احتمالاً يبدو بعيد المنال .

لقد فشل رهان فردريك ، ولكن بنهاية سبعينيات القرن الثاني عشر كان في حال أسوأ من حاله عندما بدأ ، ولكنه كان قد اختار أفضل الأختبارات وأكثرها معقولية من بين البدائل المطروحة في ظل الظروف التي كانت متاحة أمامه .

وحيث عاد تعلمك المسن إلى ألمانيا يجر أذيال الخيبة والإخفاق ، صب جام غضبه على عدوه الجلفي القديم ، هنري الأسد . وكانت هناك بارقةأمل ضعيفة في النصر تلوح أمام ناظري فردريك ، تتمثل في تسخير موارد التاج الإقطاعية بالطريقة التي كان الحكم النورمان والمملوك الأنجويون قد اتباعوها في المجلترا : على مدى ما يزيد على مائة سنة ، وهي الطريقة نفسها التي سار عليها ملوك آل كابيه في فرنسا بعد ربع قرن من الزمان . ولم يكن الإقطاع الألماني هو الإقطاع الإنجليزي . ذلك أن الهرم الإقطاعي ، في الإمبراطورية كان مبتوراً ، وبينما كان كبار الذوقات هم أنصال الإمبراطور ، لم يكن أنصالهم يعترفون بأن الإمبراطور هو سيدهم الأعلى . ولكن هنري الأسد ، باعتباره فصلاً لفردريك ، كان يمكن استدعاؤه في بلاط سيده للمحاكمة ، فإذا وجده أقرانه مذنبًا أُعلن تجريده من دوقية سكسونيا ودقية بافاريا . وعلى هذه الأساس القانونية بدأ فردريك محاكمته الإقطاعية الكبيرى لعدوه الجلفي القديم متهمًا إياه بعدم تقديم الخدمة لسيده الإقطاعي في الحملات الإيطالية ، وتهم أخرى غيرها . ولم يكن الأمراء عازفين عن رؤية دوق سكسونيا الكبير في موقف الإهانة والتصغير ، وحين رفض هنري المشول في بلاط فردريك لمواجهة المتهم الموجه ضده ، أُعلنوا نزع إقطاعه منه . واستطاع فردريك أن يطرد هنري من سكسونيا وبافاريا ولم يترك له سوى إماراته الشرقية التي لم تكن ضمن إقطاعات التاج ، ولكن الأمراء لم يكونوا ليتركون الإمبراطور يبتلع الدوقيتين المنزوعتين داخل ممتلكاته : وكان عليه أن يقطع الإمارات الجلفية إلى أمراء آخرين . لقد كانت محاكمة هنري الأسد هي اللحظة الخامسة في تاريخ الإقطاع الألماني : إذ لم يكن فشل الإمبراطور في الاستيلاء على ممتلكات أعدائه الجلفيين يعني أنه لا يستطيع استغلال القانون الإقطاعي في تدعيم سلطنته ، كما كان الحال في المجلترا على مدى أكثر من قرن من الزمان ، وكما حدث في فرنسا بعد ذلك .

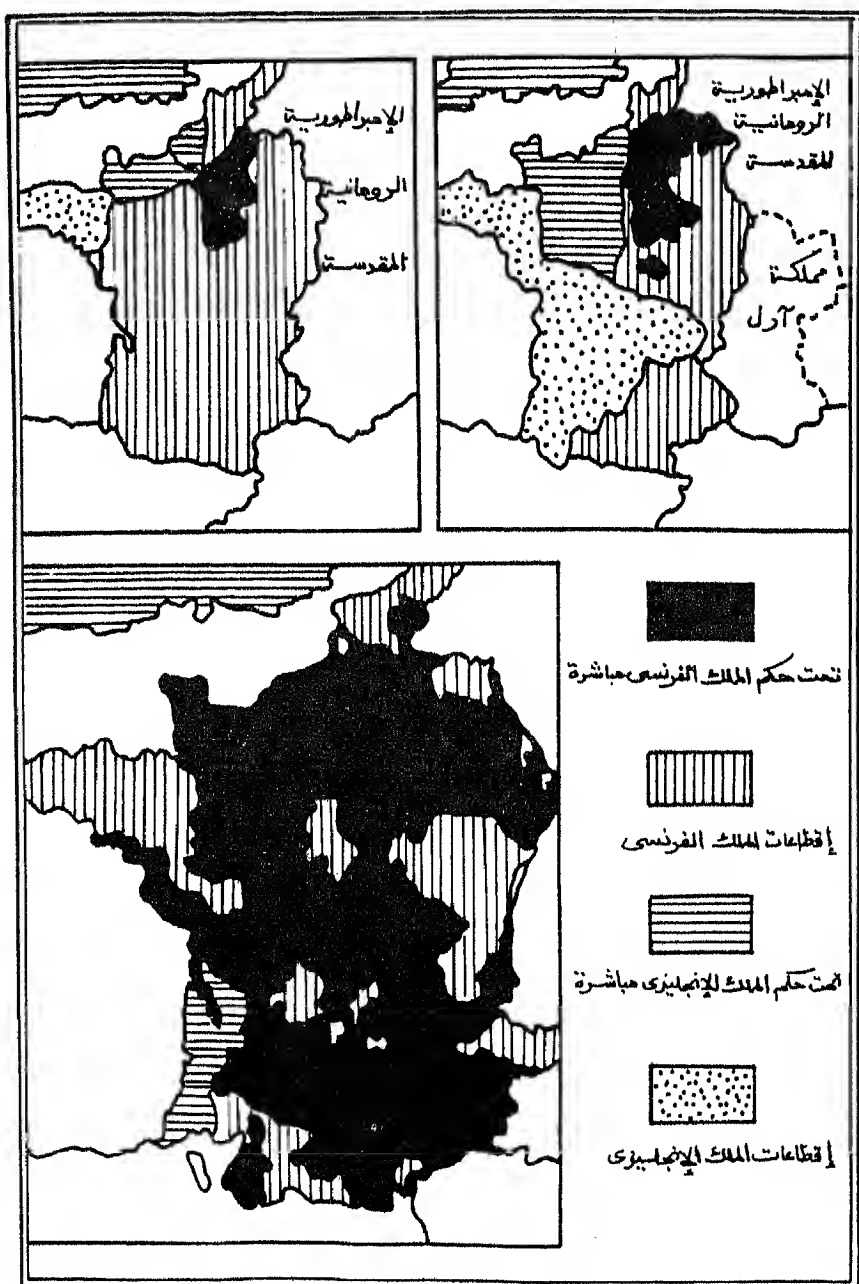
وفي السنوات الأخيرة من حياة الإمبراطور المسن كان عليه أن يتخلّى نهائياً عن المجهود الهائلة والمحروم التي خاض غمارها في شبابه . فأخذ شارة الصليب ، ليمرت في الطريق إلى الأرض المقدسة سنة ١٩٠ . ولكن الإمبراطور الكبير مات قرير العين وهو يعلم أن ابنه ستتاح

له الموارد التي كان هو يفتقر إليها ، والتي ستحقق النصر للسلطة الإمبراطورية . وينزح لا يصدق من الظروف ، وجد ابن فردريك الذي اغتلى العرش تحت اسم هنري السادس فعلاً قبل رحيل أبيه في الحملة الصليبية الثالثة ، أنه قد صار حاكماً على مملكة النورمان في صقلية ، التي كانت واحدة من أغنى بلدان البحر المتوسط . فقبل أربع سنوات كان بيرروسا قد زوج ابنه من الأميرة النورمانية الصقلية كونستانتس ولكن ذلك لم يكن يبدو مهماً آنذاك ، لأن فرص كونستانتس في وراثة العرش كانت تبدو ضئيلة : ولو لم يكن الأمر كذلك لما سمح البابا أبداً ب مثل هذا الزواج . وفي السنة السابقة على موت بيرروسا ورثت كونستانتس العرش نتيجة لعدة وفيات في عائلتها ، وأصبح زوجها مالكاً لها النبع من الأراضي التي ناضل بيرروسا دائماً دونها لنجاح على مدى ثلثين سنة في سبيل الحصول عليها . ولكن قرارات الحظ مهدت لها إرادة الإمبراطور التي لاقت هزيمة ، فقد كان يجرب طريقة تلو الأخرى لتحقيق هذا الهدف ، وباءت جميع محاولاته بالفشل ، وكان جهده الأخير ، وهو الإتحاد بين أسرته والأسرة النورمانية الحاكمة في صقلية ، على أمل أن يحدث يوماً ما أن يحصل أحد خلفائه على العرش ، هو الذي أتي نتيجة سبعة تشتتت في إرتقاء الهو亨شتاوفن لعرش صقلية .

كانت شهرة فردريك الدائمة كواحد من أعظم رجالات العالم المسيحي هي التي دفعت بالملك النورمانى الصقلى ، وهو الخليفة التقليدي للبابوية ضد الإمبراطور الألماني ، إلى الموافقة على التحالف بين الأسرتين الحاكمتين في الشمال والجنوب . ذلك أن نضال بيرروسا الطويل ضد البابا لم يقلل إطلاقاً من الإعجاب الشعبي الشديد الذي كان يتمتع به . فنوع المعاشرة التي حياها عمه أوتو الفريزي ، في بداية حكمه ، استمر قائماً طوال حياته ، وبعدها بزمن طويل . فقد صار بطلًا شعبياً ، ونوعاً من الشخصية المسيحانية التي قد ترجع يوماً لتقود الألمان إلى أمجاد جديدة كما أشييع آنذاك . هذه الاستجابة العاطفية تجاوزت القيود التنظيمية القاسية التي كبرت الملكية الألمانية ، وأضفت على الهو亨شتاوفن حالة من الجلال والفضيلة التي يبدو أنها في سنة ١١٩٠ أوصلتهم إلى اعتاب السلطة التي كانوا يسعون إليها منذ زمن طويل .

ولكن مزاج هنري السادس وشخصيته كانت تختلف بشكل حاد عن مزاج وشخصية بيرروسا . فقد ظهر بيرروسا لمعاصريه في صورة رجل عظيم الروح : أما هنري السادس فكان يفتقر إلى هذه الخاصية . فقد كان متغطرساً ، داهية ، مدبرًا للسكاند . ويلطجيا . واستغرق

٥٤٩



ثواب الملكة الفرنسية

الأمر منه فترة امتدت حتى سنة ١٩٤ حتى يحكم ملكيته بجنوب إيطاليا . وبعدها مباشرة بدأ يهاجم مدن الشمال الإيطالي وحقق بعض النجاح الأولى . ولم يكن بوسع هنري أن يحجب عن المبالغة في الإعلان عن الكيفية التي سيتحقق بها الهو亨شتاوفن التفوق على الغرب ، بل وعلى العالم بأسره . وبث الرعب والهلع في قلوب الأمراء الألمان ، ومدن الشمال الإيطالي ، فضلاً عن البابوية التي وجدت نفسها على حافة الصراع من جانب سلطة الهو亨شتاوفن التي حاربتهما عشرين سنة لتبعدهم عن إيطاليا . وكان خطأ هنري السادس الوحيد هو أنه لم يضع في حساباته تأثير المناخ الإيطالي غير الصحي ، الذي أودى بحياة بعض الأفراد من عائلة زوجته وجعل منه ملكاً على صقلية . فقد مات هنري فجأة في سنة ١٩٧ تاركاً طفلاً في الثالثة من عمره ليirth في عرشه ، على حين كانت أحوال إيطاليا وألمانيا توشح بالإضطراب . وكان هذا الفعل الإلهي في صالح أعداء الهو亨شتاوفن أكثر مما حدث قبل ثمانية أعوام حين منحت ضربة حظ عائلة لبروسيا معظم ما كان يريده . ومن الصعب على أي مؤرخ ألماني معاصر أن يؤلف كتاباً عن القرن الثاني عشر أو القرن الثالث عشر دون أن يسبب في الحديث عن سوء الحظ المتمثل في موت هنري السادس المبكر ، ودون أن يعزى إلى هذا الحادث المفرد ماحدث بعد ذلك من إضطرابات ، ثم الإنهاك النهائي للإمبراطورية الألمانية في العصور الوسطى . ومع هذا ، فحقيقة أن موت هنري السادس كان كارثة كبيرة يكشف عن أن الدعامة الأساسية للملكية الألمانية كانت هي شخص الملك نظراً لفقر مؤسساتها الإدارية . وليس هناك شيء في التاريخ الوسيط ، يكشف بوضوح عن قيمة وحدود الكارزما ، أكثر من تاريخ الإمبراطورية الألمانية في النصف الثاني من القرن الثاني عشر .

### ٣ - صعود آل كابيه :

كان الاستيلاء على نورماندي وأنجوا وإدماجهما في ممتلكات التاج الفرنسي نقطة تحول كبيرة في تاريخ فرنسا بل وتاريخ أوروبا أيضاً . ذلك أن مملكة فرنسا ، التي حكمها ملوك آل كابيه حتى سنة ١٣٢٨ في خط متصل ، ثم بفروع جانبية من الأسرة ، مثل الفالوا والبوربون Valois, Borbons حتى القرن التاسع عشر - هذه المملكة كانت أهم مملكة أوروبية حتى سنة ١٦٠٠ ، وفي رأي بعض المؤرخين أنها كانت أهم مملكة أوروبية حتى سنة ١٨٧٠م . وإذا كان يمكن إخضاع الأرضي الواقع بين جبال البرانس والفلاندرز وبين المحيط الأطلسي ونهر الراين لحكومة مركزية واحدة فعالة ، فلابد أن يكون لهذا تأثير عميق على الحضارة الأوروبية لأن هذه

الحكومة سيكون بتناولها عدد كبير من السكان ، وموارد فكرية ، واقتصادية ، عسكرية أكبر مما كان متواافقاً لدى أية دولة أخرى في أوروبا . كان غزو نورماندي علامة ظهور مثل هذه الدولة ، ولكن لم تكن فرنسا موجودة قبل ذلك بقرن من الزمان ، إذ لم تكن سوى مجرد تعبير جغرافي ، وكانت تلك أرضاً واسعة ممتدة لاتجتمعها وحدة طبغرافية ، أو سياسية ، أو اقتصادية ، أو لغوية ، أو ثقافية ، وكان أهل الشمال والجنوب يتحدثون لهجات رومانسية مختلفة . وكان الشمال الفرنسي هو أرض الإقطاع الكلاسيكي ، كما كان منطقة يغلب عليها الطابع الريفي ؛ وكانت الشخصية السائدة فيها هي شخصية البارون الإقطاعي . وكانت ثقافة الجنوب الفرنسي ومجتمعه ولغته تشتراك في كثير من خصائصها مع إسبانيا المسيحية وإيطاليا أكثر من شمال فرنسا . وكانت بالتحديد ، إقليم اللهجة الجنوبية ، حضارة حضرية متذبذبة وطبقة بروجوازية متعلمة . كذلك كانت الطبقة الأرستقراطية فيها قد بدأت في اتخاذ الطابع الحضري ؛ مثل نبلاء شمال إيطاليا الذين كانت لهم منازل في المدن والذين أنادوا من المزايا الفكرية لحياة المدينة . أما المنطقة الثالثة فيما صار فرنسا بعد ذلك ، فهي إقليم الراين ، التي كانت تميل إلى التطلع شرقاً صوب الإمبراطورية الألمانية ، التي كانت كثير من الأسقفيات والإمارات والمدن تتبعها رسمياً ، كذلك كان كثيرون من أهل هذا الإقليم يتحدثون الألمانية ولا يتحدثون بأية لهجة فرنسية . وفي وسط فرنسا كان يوجد إقليم جبلي كان بشابة ملحاً للبارونات اللصوص ، وكان يقع حركة السفر بين الشمال والجنوب . وهكذا في سنة ١١٠٠ لم تكن فرنسا بلداً واحداً سواء من حيث طبيعتها أو ماقحويه بداخلها . وكان الفضل للملوك آل كابيه في القرن الثاني عشر والقرن الثالث عشر في خلق فرنسا . ولم تكن هناك ضرورة لوجودها ؛ إذ لم يكن ثمة مصير وطني لفرنسا قبل ظهور الملكية الفرنسية . ولكن إذا كان قد أمكن في النهاية إخضاع البلاد للسلطة الملكية ، فإن ذلك وفر للملوك المدن الشريحة ، والطبقة المحاربة الإقطاعية الكبيرة ، فضلاً عن الجامعات وخريجيها ، وكان ذلك مزيجاً قوياً .

ولم يكن تاريخ آل كابيه قبل القرن الثاني عشر واعداً بشئ من النجاح الذي حققه هذه الأسرة فيما بعد . فقد حصل آل كابيه على التاج الفرنسي في سنة ٩٨٧ م ، ولكن الملوك الفرنسيين حتى سنة ١١٠٨ كانوا نكراً ليست لهم سيطرة على كبار الدوقيات والكونتات في ممتلكاتهم في المنطقة التي تحيط بباريس Ile-de-France . فقد كانت باريس محاطة بقلاع البارونات اللصوص ، وفي بعض الأحيان كان الملك الفرنسي يخشى الخروج خلف أسوار المدينة . وكان أول ملك من آل كابيه يساهم في وضع الأسس التنظيمية للسلطة الملكية هو

لويس السادس السمين ، أو الينتظ ( ١١٠٨ - ١١٣٧ ) . ويسبب المعلومات التي نعرفها عن سيرة لويس ، التي كتبها وزير الأول سوجييه مقدم دير سان دوني يبدو لنا شخصا حقيقيا أكثر من أسلافه الذين لا نعرف ملامحهم ، والذين لا يشتهرون بشئ غير تدينيهم أو فضائحهم الشخصية . وكانت إحدى هفوات آل كابيه الأولي هي تورطهم في المحاولات الضخمة لتوسيع سلطانهم في وقت لم تكن لهم سلطة حتى في المنطقة المحيطة بباريس . ويفضل قيادة سوجييه الحكيمية الصبوره انتهج لويس ، بشكل عام ، سياسة أكثر تحديداً وفعالية في الوقت نفسه ، ولم يكن متعرضاً من أوهام العظمة التي اتصف بها أسلافه ، فقد قام بمحاولة لغزو الفلاندرز انتهت بالهزيمة حين استأصل سكان المدن الفلمنكية شافة جيشه . ولكن عادة كان يقع بالقرب من بلاده ونجح في تدمير قوة الإقطاعيين المشاغبين والبارونات اللصوص في منطقة جزيرة فرنسا حول باريس ، وبذلك ضمن قاعدة آمنة للعمليات العسكرية التي قام بها خلفائه .

وكان عهد ابنه لويس السابع ، الذى امتد زمنا طويلا ، هو نقطة التحول فى تطور المؤسسات الكابوبية وبداية ممارسة بعض السيطرة على كبار الأفراد الإقطاعيين . وكان لويس شخصا مخلصا ، كادحا ، بلا لون ، وقد عانى الكثير من المهانة والخسارة بسبب طلاقه من إليانور أميرة أكويتانيا . وقال بعض المؤرخين أن لويس السادس ترك انطباعا بعمله لبناء السلطة الملكية فى جزيرة فرنسا بلغ من قوته أن سعى دوق أكويتانيا البالغ الشراء إلى تزويع ابنته من وريث العرش الفرنسي . وهذا احتمال ، ولكن ر بما جاء نتيجة لزيارة من جانب دوق أكويتانيا ذى الصفات الترويدورية . وعلى أية حال ، فإن لويس الثامن فقد الزيادة الهائلة التى كانت إليانور قد أضافتها لممتلكات الناج وانتقلت هذه الدوقة إلى أملاك هنرى الثانى الزوج الثانى لإليانور . ونتيجة لهذا كان على لويس أن يواجه الحقيقة القاسية القائلة بأن هنرى الثانى ، الذى كان فصلا إقاعيا له من الناحية الرسمية ، يحكم النصف الغربى من فرنسا ، وأنه حتى بدون الجلترا ، كان أقوى كثيرا من لويس نفسه . ومع هذا نعم نهاية حكم لويس كان الملك الكابوب قد بدأ يمارس نوعا من الرعامة بين الأمراء الكبار الذين كانوا أفضلاً أسمى له .

كان بلاط الملك الفرنسي ، بوصفه السيد الأعلى لكتاب الإقطاعيين ، المحكمة العليا في البلاد . ولكن قبل عهد لويس السابع كان هذا مجرد إمكانية نظرية . فقد كان الدوقيات والكونتesses يتاجهلون محكمة الملك في تعاملهم مع بعضهم البعض ، ولم تكن لدى الملك أية سلطة لإرغام أئصاله على الحضور إلى بلاطه كما يقضى القانون الإقطاعي . وفي النصف

الأخير من حكم لويس بدأ كبار الأقفال الإقطاعيين يحضرون للتقاضي أمام المحكمة الملكية للمرة الأولى . وكان هذا راجعاً إلى التوازن الذي حدث في منتصف القرن الثاني عشر بين الإقطاعيين الكبار ، ومانع عن ذلك من تضاؤل إمكانية حل منازعاتهم عن طريق المروب الإقطاعية على الطريقة القديمة . وكانتا يعرفون أنهم سيلقون حكماً عادلاً في بلاط الملك الكابي التقى المسالم . كذلك تحول الأمراء الإقطاعيون الفرنسيون تجاه باريس للمرة الأولى بسبب خوفهم من سلطة هنري الثاني المهيمنة . ذلك أن الملك الإنجليزي ، بفضل أملاكه الشاسعة ، صار أكبر مصدر خطر يتهدد أمن الدوقيات والكونتات ومستقلبهم ، وقتل رد فعلهم في أنهم تطلعوا بود شديد تجاه الملك الكابي باعتبار قطباً مضاداً في مواجهة هنري الثاني . وعلى المدى الطويل أفاد لويس السابع كثيراً من زواج اليانور الإكويتانية من هنري الثاني . فلأول مرة تحجلت قيمة الملكية الكابية في شئون فرنسا واضحة أمام كبار الإقطاعيين .

كانت الضياع الملكية الفرنسية تدار ، تقليدياً ، بواسطة الحكم *Prévôts* أو السادة المحليين الذين يدفعون للملك مبلغاً من المال لقاء زراعة الضياع التي يملكونها . هذا النظام البدائي كان دليلاً على عدم كفاية ملوك آل كابيه الأوائل . فقد كان «الحكم» يخدعون الملك . ويستغلون السكان بلا رحمة ، كما أنهم حاولوا أن يحولوا سلطاتهم إلى ترکات وراثية . وفضلاً عن ذلك فقد الملك فرصة التأثير على المناطق المحلية من خلال ما للزعامة الملكية من تراث لأنه فوض الأمراء سلطته على هذا النحو . ويشكل عام ، واصل لويس العمل بهذا النظام المدمر في الإدارة المحلية ، ولكن هناك دلائل في الفترة الأخيرة من حكمه على أنه كان يجرِّب إرسال الموظفين من البلاط الملكي مباشرةً لكي يشرفوا على إدارة الضياع الملكية .

وجاء ابنه فيليب الثاني أوغسطس (١١٨٠ - ١٢٢٣) لكي يتحول هذه التجارب إلى نظام دائم في الإدارة المحلية ، ظلت أنسنة باقية حتى انهيار النظام القديم *ancient régime* (أي النظام الإقطاعي) . وكان هو ثالث الحكم الكبار في أواخر القرن الثاني عشر ، إلى جانب هنري الثاني وفردرريك بربوسا ، على الرغم من أن فيليب كان يفتقر إلى صفاتهما البراقة الأخاذة . فقد كان أحذياً ، مخادعاً ، لا ضمير له . ومن المحتمل أن اسمه المدمر (أوغسطس) كان بقصد به «البادئ» ، ولم يكن مقصوداً به ربطه بالأباطرة الرومان . إلا أن صفات فيليب الشيرية كانت هي الصفات الوحيدة التي يمكن أن تؤدي إلى الإتساع الكبير

في الأراضي الملكية الفرنسية . ففي أواخر القرن الثاني عشر كانت حدود أوروبا السياسية قد رسمت ، وفي فرنسا كان تقسيم البلاد بين الإمارates الإقطاعية قد صار تدريجياً على عليه الزمن . ولم يكن ممكناً القيام بإعادة ترتيب خريطة أوروبا السياسية بدون الصفات المخادعة الشيرية التي كان فيليب متذمراً فيها . بيد أنه كان أيضاً إدارياً ملحداً بزيادة الأراضي الملكية بابتكار نظم البيلي bailli ، وهو الممثل المالي ، والقانوني ، والإداري والعسكري للملكية الفرنسية في المقاطعات . وفي الجلترا كان الشريف هو الموظف المحلي الذي يمثل الحكومة الملكية . أما البيلي فكان يجمع بين كل من هاتين الوظيفتين ، وكان عليه أن يقوم بكل الخدمات الإدارية ، والقضائية والمالية لصالح الملك . وكان الشريف ، أو حاكم المقاطعة الإنجليزي ومساعدوه من الأثرياء من ملاك الأراضي المحليين ولهم مصالح قوية في المقاطعة التي يعملون بها . وكان معنى هذا في المدى الطويل أن على الملكية أن تواعي ساتريده عائلات الريف التي كانت ت مثل الحكومة ، وإن تعانى من الشلل في الحكومة المحلية . ولم يكن هذا واضحاً تماماً إبان حكم هنري الثاني بسبب شعبنته الطاغية وسلطانه المهيمن ، ولكن بعد سنة ١٢٠٠ بات واضحاً في الجلترا أن الحكومة الملكية لا يمكنها أن تعمل بكفاءة سريعة ومساعدة وتعاون العائلات الكبرى في الريف . أما السمات الاجتماعية والسياسية للبيلي فكانت مختلفة تماماً عن الأخلاق . فقد كان موظفاً أجيراً ترسله الحكومة الملكية ولم تكن له أية جذور في منطقة اختصاصه . لقد كان يبروقراطياً حقيقياً يعتمد في دخله ومكانته الاجتماعية على وضعه كموظف ملكي . ومن ثم فإنه كان متعصباً في ولائه للملك ، ولم يكن يهمه سوى ممارسة السلطة الملكية كاملة . وعلى عكس العائلات الإقليمية الإنجليزية التي خرج حكام الأقاليم وغيرها من الموظفين المحليين من بين صفوفها ، لم يكن المندوب الملكي الفرنسي يضع في حساباته مسألة مدى صلاحية السلطة الملكية . وكان الفرق بين المندوب الملكي الفرنسي وحاكم المقاطعة الإنجليزي تابعاً للظروف الجغرافية والاجتماعية ولم يكن بسبب حكمه الملكية الفرنسية . ولم تكن الأرض التي تعين على فيليب أرغسطس أن يديرها في بداية الأمر تزيد عن حجم واحدة من المقاطعات الإنجليزية الكبيرة . والحقيقة أن المصطلح التنظيمي الذي يميز الموظف المحلي الفرنسي كان هو المحضر bailiff ، وهي كلمة استخدمت فيسائر أنحاء أوروبا للدلالة على المندوب الشخصي أو المراقب . وفي بداية الأمر لم يكن المندوب الملكي الفرنسي bailli يختلف عن الناظر أو المراقب الذي يدير ضيعة أحد كبار

الإقطاعيين سوى من حيث الدرجة . ولكن مع نهاية القرن الثاني عشر صار المندوب الملكي الفرنسي موظفا عاما داخل نظم الملكية الفرنسية ولم يعد نظاما خاصا . ولابد أنه كان سيصعب تماما على ملوك آل كابيه أن يستمروا في العمل بهذا النظام ويطبقوه على المناطق الجديدة التي فتحوها لو لم يعتمدوا على الثورة التعليمية التي حدثت في القرن الثاني عشر . فقد كانت الجامعات هي التي أمدتهم بالكتبة والقانونيين الذين شغلوا وظائف المندوبين الملكيين ، وكان أولئك خير من يعملون في الجهاز البيروقراطي المحلي ؛ إذ أنهم كانوا أذكياء، مجدين متعلمين كما أنه لم تكن أمام الكثيرين منهم فرص في الحياة غير تلك التي يحصلون عليها في خدمة الملكية . وخلال عهد فيليب أوغسطس ، كان كثيرون من المندوبين الملكيين أساتذة *majistri* ، أي تخرجوا من الجامعات لكي يعملوا في إدارة المناطق الجديدة التي ضمت إلى أملاك الناحية الفرنسية . وفي جنوب فرنسا عرف المندوبون الملكيون باسم *sens-chals* ، وهو مصطلح قديم جديد للدلالة على الممثل المحلي الذي تستأجره الملكية الفرنسية . ويعتني في القرن الثالث عشر كان المندوبون الملكيون قد صاروا مجموعة قائمة بذاتها ، وكانوا أكثر تعصبا من الملك نفسه في تأييد السلطة الملكية . كانوا هم الذين قللوا من أهمية العادات والنظم المحلية وأخضعوا أقاليم فرنسا المتباينة لسيطرة حكومة عامة . وليس من قبيل المبالغة أن نقول إن فرنسا كانت من خلق البيروقراطية التي بدأت تتخذ شكلها المتميز عند بداية حكم فيليب أوغسطس ، وربما بعد ذلك بقليل .

كان تقدم السلطة الملكية في فرنسا محكوما بعلاقات الملك مع البرجوازيين والكنيسة . وأنها لأسطورة ترجع إلى القرن التاسع عشر تلك التي تقول بأن ملك فرنسا أدرك أهمية التطور الحضري الجديد ، وأنه تحالف مع الطبقة الجديدة ضد النبلاء الإقطاعيين . وحتى لو كان هذا صحيحا ، فإنه لم يكن ليضمن له النصر ، لأن مدن شمال فرنسا كانت قليلة جدا ، وبغض النظر عن باريس ، كانت هذه المدن صغيرة جدا من حيث الحجم والثروة بدرجة تحول دون أن يكون لها تأثير عميق على بناء السلطة . والحقيقة أن لويس السابع وفيليب أوغسطس لم يكونوا أكثر تعاطفا مع البرجوازيين من الأمراء العلمانيين والكنسيين . وقد نالت المدن الواقعة في نطاق الممتلكات الملكية امتيازات كوميونية ضئيلة ، ولم يحدث ذلك سوى بعد نضال طويلا ونفقات باهظة دفعوها للخزانة الملكية . ولكن سكان المدن كانوا يحبذون تقدم السلطة الملكية كقطب موازن في مواجهة السادة الإقطاعيين . وذلك لأنهم كانوا يستطيعون

الحصول من الملك على قدر من التنازلات بالحكم الذاتي في المدن أكبر مما ينحهم إياه السادة الإقطاعيون ، على الرغم من أنهم كانوا يدفعون مبالغ طائلة في سبيل ذلك .

ولقد لعبت العلاقة بين الملكية والكنيسة دوراً هاماً في انتصار آل كابيه النهائي . وقد اتضح مدى تخلف وضعف الملكية الكابية في القرن الحادى عشر بسبب اعتماد الملك الفرنسي على بعض صفات الملكية الشيوقراطية ، بعد أن كانت الملكية الإنجليزية والملكية الفرنسية قد نبذت هذا التراث تحت ضغط البابا ب Zimmerman طويلاً . فمنذ أواخر القرن الحادى عشر كانت البابوية تنظر إلى الملكية الفرنسية باعتبارها حليفاً مؤيداً ، حتى وإن كان السبب الوحيد في ذلك هو اضطرار البابا إلى الحصول على تأييد بعض ملوك أوروبا . فقد كان البابا يتورط من حين لآخر في نزاع مع الإمبراطور الألماني ، وكان يخشى عوائق أطماعه في شمال إيطاليا . وبالنظر إلى سلطة الملك الإنجليزي وسيطرته على الكنيسة في أراضيه ، والمسافة التي تفصل إنجلترا عن روما ، لم يكن بوسع البابوية أن تربط نفسها برباط التحالف مع الملوك النورمان وملوك أسرة أنجيو . وبظل الملك الفرنسي هو المرشح الوحيد ، كما كان ضعيفاً لا يضر منه بحسبث لم يكن من المحتمل أن يهدد سلطة البابوية . فضلاً عن أن ملوك آل كابيه كانت لهم شهرة كبيرة بالتدبر والتقوى : وحتى في القرن الثاني عشر كانوا معروفون بأنهم ملوك « مسيحيون جداً » . ومن ثم كان جريجوري السابع ، على غير العادة ، معتدلاً في علاقته بملك آل كابيه . وخلال الشطر الأخير من القرن الحادى عشر ، وفي القرن الثاني عشر صارت فرنسا ملجاً وملاذاً للبابوات الذين طردتهم الإمبراطور الألمانى من روما . فقد ذهب أوربان الثانى إلى فرنسا هرباً من جيش هنرى الرابع ولكن يدعوه إلى الحملة الصليبية الأولى ، كما أن اسكندر الثالث طلب حماية لويس السابع في ستينيات القرن الثاني عشر حين استولى فرديريك بربوروسا على روما لفترة من الوقت . وقد أتاح موقف البابوية المتعاطف للملوك الفرنسيين الفرصة للحفاظ على بعض التقاليد التقديمة والمذاهب التي كانت ترتبط بالملكية في العصور الوسطى الباكرة . وكانت ثمة رابطة قوية تجمع بين الملكية الكابية وبين دير سان دونى الملكي . فقد كانت شعائر التاج الفرنسي تحفظ في هذا الدير . كذلك لعب سرجيه مقدم دير سان دونى دوراً هاماً بصفته الوزير الأول في الإدارة الملكية الفرنسية في عهد كل من لويس السادس ولويس السابع ، وإن جاء ذلك متآخراً كثيراً عن الأدوار الرائدة التي لعبها رجال الدولة الديريون في خدمة الحكومات الأوروبية الأخرى . فبينما كان احتفال التتويج في ألمانيا وإنجلترا في طريقه

لأنه يصبح مجرد مسألة شكلية رسمية ، كانت المزايا الدينية والعاطفية في هذا الاحتفال ماتزال تحظى بالاهتمام في فرنسا . وقد تأكّدت الرابطة التي كانت تجمع بين الكنيسة والملكية الفرنسية بشكل خاص خلال حكم لويس السابع الطويل المدّى . إذ أن لويس ، الذي كان هو نفسه رجلاً تقىّاً للغاية ، أظهر أنه صديق عظيم للبابا ورجال الكنيسة الكبار في شتى أنحاء فرنسا . كما أنه استقبل اسكندر الثالث بأكبر قدر من التبجيل والاحترام ، ووقف إلى جانب الأساقفة ومقدمي الأديرة في نضالهم ضد السادة الإقطاعيين المحليين . وكان بهذا يساعد على تقديم السلطة المحلية ويرضى ميلوه الدينية في آن واحد . وكانت محاولات لويس التاسع للسيطرة على كبار الكنيسين جزءاً من جهده العام لمداخن اختصاصات المحكمة الملكية . كما كانت شهرة الملك الكابي كصديق للبابوية وحليف لها من عوامل تدعيم هيبته في فرنسا وريا نفعته في علاقاته مع كبار الإقطاعيين والملوك الآخرين في أوروبا .

لقد كانت التقاليد الأخلاقية والدينية للملك آل كابيه « المسيحيين جداً » ذات قيمة كبيرة بالنسبة لفيليب أوغسطس . فقد وفرت له الواجهة الضرورية التي تخفي وراءها وهو يواصل عمليات النهب ويتبع مؤامراته الخادعة . فقد حصل على كونتية Artois الشمالية بالزواج ، ثم تحول صوب ممتلكات الملك الإنجليزي الشاسعة في شمال فرنسا . وكان ثمنه أبناء هنري الثاني ضد أبيهم قد حول السنوات الأخيرة في حياة هذا الملك إلى بؤس وشقاء . كذلك كان فيليب أوغسطس يتآمر بشكل مستمر ضد ريتشارد وجون . وبحلول سنة ١٢٠٤ أحرز انتصاره الكبير . فقد ضم كل شمال غرب فرنسا إلى ممتلكات التاج ، ولم يترك للملك الإنجليزي سوى جاسكوني Gascony وبواتو Poitou التي كانت أبعد الممتلكات التي كانت للملك الإنجليزي في فرنسا قبل ذلك . وفي السنوات العشرين الأولى من حكمه كشف فيليب أوغسطس مخلفاته بوضوح عن كيفية تنمية أملاك التاج بالتزاوج : من خلال التزاوج بين الأسرات الحاكمة ، بواسطة الخداع السياسي والدبلوماسي ، وتجريد الأمراء الإقطاعيين من ضياعهم ، ثم بالغزو في الخارج . لقد صار الخليف العاجز القديم للكنيسة فجأة قوة كبيرة في شمال أوروبا ، وكانت أهم المشكلات التي واجهت البابوية في القرن الثالث عشر هي كيفية موافقة نفسها مع هذا الموقف الجديد .



## الجزء السابع

### البحث عن توازن جديد

أوائل و منتصف القرن الثالث عشر

«الحكام الأفراد لهم مقاطعات فردية ،  
والملوك الأفراد لهم ممالك منفردة ، ولكن  
بطرس يحكمهم جميعا .....» .

- إنوسنت الثالث

«لقد أحبينا الحياة في القرى . وهجرنا  
الكنائس . وكنا جاهلين نتقاذ للجميع .....».

- سان فرنسيس الأسيسي



## الفصل التاسع عشر

### سلام إنوسنت الثالث

#### ١ - إعادة تثبيت الرعامة البابوية :

نسمة تراث في تاريخ البابوية مؤداء أن الكرادلة غالبا ما كانوا يتأرجحون بين اختيار البابوات الأقرباء والبابوات الضعفاء مما يحقق دورات تبادلية بين البابويات العدوانية بالإصلاحية ثم الهدأة فالمحافظة . فمنذ موته اسكندر الثالث سنة ١١٨١ م اعتلى العرش البابوي عدد من الرجال الصالحين ، ولكنهم كانوا ضعافاً وظهروا في حال من الجمود والشلل بفعل المشكلات الرهيبة التي أثرت على الكنيسة من جراء التحديات التي ظهرت في القرن الثاني عشر في مجالات التعليم والتدين والسلطة . وكانت الرعامة البابوية تحول إلى عامل تافه في الحياة الأوروبية بدرجة جعلت الكرادلة يتطرفون في الاتجاه الآخر سنة ١١٩٨ . فقد اختاروا أقدر أعضاء مجمع الكرادلة ، وهو لوثاريو كونتي ، الذي اتخذ لقب إنوسنت الثالث (١١٩٨ - ١٢١٦) وعندما اعتلى إنوسنت الثالث العرش البابوي كان عمره سبعة وثلاثين عاماً فقط ، أي أنه كان صغيراً على البابوية بشكل واضح . وقد نشأ إنوسنت الثالث في إحدى العائلات الأرستقراطية الرومانية البارزة . وكان رجلاً يتمتع بطاقة غير محدودة ، وقدرة فكرية عالية ، ومواهب خارقة في الرعامة والإدارة . فقد كان من رجال القانوني الكنيسي ، على القدرة ، وكان يتحمل أن يحرز سمعة كبيرة كلاهوتي لو كانت لديه فسحة من الوقت أو كان به ميل إلى هذا . وكان علي وعلى تام بالمشكلات التي تواجهها البابوية في كل جانب ، ولم يكن يخالطه شك في قدرته على إبعاد الوسائل لمعالجتها ، وكانت درجة الثقة بالنفس التي تيز الرجال ذوي الصفات الخارقة متزوج في حالة إنوسنت بإحساس غامر بتراث المنصب البابوي وسلطته . وكان يعتقد أن « كل شيء يدخل اختصاص البابا » ، وأن القديس بطرس فووصه المسيح « لا ليحكم الكنيسة العالمية فقط ، وإنما لكي يحكم العالم بأسره » . وكان إنوسنت مولعاً بنظرية سلطة الهيئة الكنسية ، التي يعلو فيها سيف الروح على سيف الأرض ، والتي فيها يتشبه خضوع الملكية للتساوسة مع اعتماد القمر على الشمس . وعلى أية حال ، لم يكن إنوسنت رجلاً ثورياً المزاج ، ولكنه كان صاحب مزاج متحفظ بناء : فلم يكن تكراراً لجريجوري السابع . ولم يكن يقصد أن يشن هجوماً آخرورياً على القوى التي كانت تهدد

بالقضاء على زعامة الكنيسة في مجتمع العصور الوسطى ؛ وإنما كان يقصد أن يفرض السلطة البابوية على مجتمع غرب أوروبا المتغير بوسائل متعددة ، وأن يتحكم في الآثار الناجمة عن التعليم والتدين والسلطة في القرن الثاني عشر . كما كان يرغب في توجيه هذه القوى الجديدة في قنوات يمكن أن تعيد النفوذ الكنسي في أوروبا . لقد كان إنوسنت يريد توازناً جديداً بين الكنيسة والعالم يحقق الاستقرار للمجتمع الذي يزور تحت تأثير الأفكار والمؤسسات الجديدة للنظام السياسي والفكري والديني . ويرجع الفضل في ذلك القدر الكبير من النجاح الذي حققه إلى مقدراته ، وبصيرته النافذة ، وعزمـه الذي لا يلين ، وحين مات ، تحت وطأة الإرهاـق من العمل ، كانت زعامة البابوية في أوروبا قد استعادـت ثباتـها ورسوخـها ، كما كانت الكنيسة تشن هجمـاتـها المضـادة على جميع الجـبهـات ضدـ الهرـطقة ، والـفـوضـى الفـكـرـية والـسـلـطـةـ الـعـلـمـانـيـة ، ومعـ ثـلـاثـيـاتـ القرـنـ الثـالـثـ عـشـرـ كـانـتـ رـوـحـ جـدـيدـةـ منـ التـوـافـقـ والـتـفـاـوـلـ تـشـيـعـ فـيـ حـيـاةـ الـأـوـرـبـيـةـ . وـيـداـ وـكـانـ الـقـوىـ الـتـىـ فـسـخـتـ عـرـىـ النـظـامـ الـعـالـمـىـ فـيـ الـعـصـرـ الـوـسـطـىـ قـدـ تـرـقـفـتـ وـنـجـيـتـ جـانـبـاـ بـفـضـلـ السـلـامـ الـذـىـ شـادـهـ إـنـوسـنـتـ الثـالـثـ .

كان الأساس الضروري لكل الإنجازات الأخرى في بابوية إنوسنت ، على حد تصوره هو ، أن يعيد بناء الإدارة الكنسية . وكان هذا يعني التناول العقلاني العام وتوطيد السلطة المركزية بحيث تتحقق المذاهب التي كان رجال القانون الكنسي يدعون إليها ، وهي مذاهب تقول بسمو السلطة البابوية في الكنيسة . وقد لخصت الإصلاحات التي ألمجزها إنوسنت خلال بابويته وتأكدت في المراسيم التي أصدرها مجمع اللاتيران الرابع سنة ١٢١٥ ، وهو المجمع الذي كان أحد أهم ثلاثة مجامـع مسكونية في الكنيسة الكاثوليكية ، أما المجمعـانـ الآخـارـانـ فـهـماـ مـجـمـعـ نـيـقـيـةـ سـنـةـ ٣٢٥ـ وـمـجـمـعـ تـرـنـتـ فـيـ الـقـرـنـ السـادـسـ عـشـرـ . وـأـقـرـ مـجـمـعـ اللـاتـيرـانـ عـدـدـ الطـقوـسـ المقدسة المسيحية سـبـعـ طـقوـسـ مـاـتـزالـ قـائـمـةـ حتـىـ الـيـومـ : التـعمـيدـ ، وـتـثـيـتـ العمـادـ ، وـالـزـواـجـ ، وـالـمسـحـ النـهـائـيـ بـالـزيـتـ (ـالـذـىـ يـحدـدـ مـراـحلـ حـيـةـ الإـنـسـانـ)ـ ، وـالتـناـولـ ، وـالـاعـتـرـافـ ، وـرسـامـةـ القـساـوـسـةـ (ـأـولـئـكـ الـذـينـ يـحـتـلـونـ مـكـانـ القـلـبـ مـنـ الـمـسـيـحـيـةـ الـلـاتـيـنـيـةـ)ـ . وـكـانـ الأـسـقـفـ هوـ فقطـ الـذـىـ يـعـكـنـهـ الـقـيـامـ بـتـثـيـتـ العمـادـ ، وـرسـامـةـ القـساـوـسـةـ . وـلـمـ تـكـنـ الـكـنـيـسـةـ فـيـ الـعـصـرـ الوـسـطـىـ الـبـاكـرـةـ قدـ حـدـدتـ إـطـلاـقاـ عـدـدـ الطـقوـسـ . وـكـانـ دـامـيـانـىـ قدـ أـعـدـ قـائـمـةـ بـأـحـدـ عـشـرـ طـقـساـ ، يـدـخـلـ ضـمـنـهاـ رـسـامـةـ الـمـلـوكـ . وـكـانـ كـتـابـ الـلـاهـرـتـ الشـابـتـ ، الـذـىـ كـتـبـهـ بـطـرسـ الـلـمـبـارـدـىـ فـيـ الـقـرـنـ الثـانـيـ عـشـرـ تـحـتـ اـسـمـ «ـ الـأـحـكـامـ Sentencesـ »ـ ، قدـ أـعـدـ قـائـمـةـ بـسـبـعـةـ

طقوس ، وتقبل مجمع اللاطيران هذا الرأى . وأصدر المجمع قراراً بأن على كل عضو فى الكنيسة أن يعترف بخطاياه إلى قسيس ، ويتناول القربان مرة واحدة فى السنة على الأقل كلما تيسر له ذلك . وكان هذا بمثابة إعادة تأكيد لسلطة القساوسة على العلمانيين ، وقد بدأ أن يكون تحدياً مباشراً للمذاهب التى تنادى بها الهرطقات المعادية لسلطان الكنيسة . وكوسيلة لفرض المزيد من القيود على حركة التدين الجديدة وتأثيراتها الدمرة ، أعلن مجمع اللاطيران أنه لن يكون هناك قديسونجدد وذخائر مقدسة جديدة دون اعتراف قانوني من البابوية بذلك ، كما أعلن أنه يجب وقف تكاثر النظم الديরية .

وتزايد نظام المندوبين البابويين كوسيلة لإحكام السيطرة البابوية على أساقفة غرب أوروبا بشكل كبير على يد إنوسنت الثالث ، وبينما كان بابوات القرن الثاني عشر يعينون كبار الأساقفة فى مختلف بلاد أوروبا كمندوبيين بابويين ، رغبة فى كسب المشاعر الوطنية ، عمد إنوسنت الثالث إلى اختيار الكرادلة الإيطاليين ليمثلوه لدى الكنائس الإقليمية . وفي مقابل ذلك ، تعين على الأساقفة أن يولوا قدرًا أكبر من الاهتمام بشئون أسقفياتهم ، ولاسيما فيما يتعلق بنوعية رجال الكنيسة العاملين تحت حكمهم . وكان على الأساقفة ومساعديهم أن يقوموا بزيارات سنوية للأديرة في أسقفياتهم ، ويفتشوا بدقة عن رجال الإكليرicos فى الكاتدرائيات والإبرشيات لكي يتتأكدوا من جدارتهم بمناصبهم . وقد أكد إنوسنت الثالث ، بنجاح كبير ، حق البابا فى تعين الأساقفة في حالات معينة ؛ في حالة النزاع حول الانتخابات والذى يطلب من البابا حلـه ، وإذا كان هناك منصب أسقفى شاغر على مدى ستة أشهر ، أو إذا مات الأسقف السابق وهو في زيارة لروما . وقد أثارت المنازعات الكثيرة التي نشبـت حول الانتخابات الأسقفية وجـر رومـا غير الصـحي ، فـرصـا كـبـيرـة أمام الـبابـوية فيـ القرـنـ الثـالـثـ عـشـرـ لـكـىـ تـزـعمـ أنـ سـلـطـةـ التـعـيـينـ «ـ اـنـتـقلـتـ »ـ إـلـىـ الـبـلاـطـ الـبـابـويـ . وهـكـذاـ شـهـدتـ بـابـويةـ إنـوسـنـتـ الثـالـثـ تـزاـيدـاـ كـبـيرـاـ فـيـ سـلـطـاتـ الـبـابـويةـ الـقـانـونـيـةـ باـعـتـبارـهاـ الـمـحـكـمةـ الـعـلـيـاـ فـيـ الـعـالـمـ الـمـسـيـحـىـ ، كـمـ شـهـدتـ تـطـيـرـةـ الـمـؤـسـسـاتـ الـقـانـونـيـةـ لـلـكـنـيـسـةـ . وـكـانـ لـتـدـعـيمـ النـظـامـ الـإـدـارـيـ فـيـ الـكـنـيـسـةـ وـزـيـادـةـ سـيـطـرـتـهاـ الـمـرـكـزـيـةـ عـلـىـ هـذـاـ النـحـوـ أـثـرـهـ الـعـاجـلـ فـيـ تـحـسـينـ صـفـاتـ كـبـارـ الـكـنـسـيـنـ وـصـفـارـهـمـ عـلـىـ السـوـاءـ . فـقـدـ كـشـفـتـ الـزـيـارـاتـ الـتـىـ كـانـ يـقـومـ بـهـاـ الـكـرـادـلـةـ فـيـ الـقـرـنـ الثـالـثـ عـشـرـ عـنـ مـثـاـتـ الـحـالـاتـ مـنـ عـدـمـ الـكـفـاـيـةـ وـالـقـصـورـ فـيـ أـدـاءـ الـوـاجـبـ بـيـنـ رـجـالـ الـكـنـيـسـةـ الـدـيـرـيـنـ وـالـأـبـرـشـيـنـ ، وـقـىـ المـقـابـلـ بـاتـ الـأـسـقـفـيـةـ رـهـيـنـةـ الضـغـطـ الـمـسـتـمـرـ وـالـتـفـتـيـشـ

من جانب البابوية حتى تحقق رسالتها الرعوية . لقد كشف إنوسنت عن آثار حركة التدين الجديدة قد خرجت عن نطاق السيطرة بسبب قصور الإداراة ، كما أوضح أن أفضل وسيلة لصرف الناس عن حماستهم للقديسين الهراتقة هي أن نقدم للعالم رجال الكنيسة الكاثوليك الذين ميّزهم وعيهم ، وحميّتهم ، وتعلّمهم .

كان البيان الإداري الهائل للبابوية ، شأنه شأن أي جهاز إداري آخر في الحكومات الأوروبية ، يحتاج إلى قدر هائل من المال لكي يواصل عمله . وكان الكراهة لهم أمراء الكنيسة؛ إذ أنهم غالباً ما كانوا ينحدرون من عائلات مرموقة من الطبقة الأرستقراطية الإيطالية ، وكانتوا معتادين على حياة الرفاهية ؛ وفي جميع الأحوال كان البلاط البابوي ، الذي إدعى لنفسه الأهمية القصوى في العالم المسيحي ، لا يستطيع أن يظهر فقيراً بالمقارنة مع بلاط حكام منطقة شمال الألب . فضلاً عن أنه كان على البابا أن يجد المال اللازم لتمويل المغامرات السياسية والعسكرية إذا ما كان يريد فعلاً أن يتصدّى للسلطات العلمانية القوية في أوروبا .

فمن أين كان يمكن الحصول على الأموال الضرورية لهذا ؟ كانت للبابا ، مثله مثل أي ملك ، ممتلكاته التي هي الدول البابوية ؛ بيد أن هذه لم تكن تكفي للحفاظ على الإدارة البابوية ، والدبلوماسية والبلاط والجيش البابوي . وكان عليه أن يفرض أشكالاً جديدة من الضرائب مثلما كان يفعل ملوك غرب أوروبا . فقد كشفت ضرائب العشور البابوية الخاصة التي فرضت لتمويل الحملة الصليبية الثالثة عن مدى ضخامة الثروة التي يمكن الحصول عليها بفرض ضريبة عامة على رجال الكنيسة ، كما كشفت عن مدى سهولة إدارة الضريبة ، بالنظر إلى خضوع الأكليروس لسلطة البابوية وجود موظفي الضرائب المخلصين المتعلمين في خدمة الكنيسة . بناءً عليه فرض إنوسنت في سنة ١٩٩ أول ضريبة دخل عام على رجال الكنيسة الأوروبيين لمواجهة احتياجات البابوية . وكان لنجاحها العظيم أن صارت هي الأولى بين العديد من الضرائب المتعددة والتي فرضتها بابوية القرن الثالث عشر على رجال الكنيسة . هذا الدخل ثابت لم يسهل عملية تحسين الأداء البابوية ؛ وإنما أتاح أيضاً للبابوية الموارد الإضافية التي كانت تحتاج إليها بسبب تورطها المتشابك في السياسة الأوروبية .

كان أمن البابوية في روما هو أول ضمان لحرية التصرف البابوي تجاه ملوك شمال أوروبا . وقد عمل إنوسنت بجد منذ بداية عهده على تقوية السيطرة البابوية على مدينة روما والدول

البابوية التي كان يسعى إلى توسيعها ، على حين صارت قوة الإمبراطور وقدرته على التدخل محدودة ، بسبب موت هنري السادس المفاجئ وما أعقبه من نزاع حول العرش الألماني . وقد مضى على إنوسنت وقت عصيّب وهو يحاول تأكيد سيطرته الكاملة على حكومة المدينة الخالدة : إذ كان النبلاء الغيسوروں والكوميونيون يحاربونه في كل خطوة ، ولكن بحلول سنة ١٢٠٥ كان قد وطد دعائمه سيطرته في مدینته . وبما أن روما كانت تحيا إلى حد كبير على عمل البلاط البابوي ، فإنها لم تستطع الصمود طويلا أمام طلب البابا بأن يسيطر على حكومتها البلدية . بل إن إنوسنت أحرز نجاحاً أعظم في ميرات القديس بطرس ، ففي خلال بابويته كانت الدول البابوية قد وصلت إلى الحدود التي حافظت عليها حتى منتصف القرن التاسع عشر .

وإذ ضمن لنفسه الأمان في وطنه ، استطاع إنوسنت أن يكرس مواهبه السياسية الفائقة في تحديد علاقات البابا مع ملكيات الشمال الكبيرة . وكانت « الشئون الإمبراطورية » ، على حد تعبير الدوائر البابوية ، هي أكثر المسائل السياسية إلحاحاً . إذ أن هنري السادس كان قد أخاف البابوية ، وكان انتباه إنوسنت موجهها لفصل مملكة صقلية عن ألمانيا مرة أخرى ، وللحيلولة دون مواجهة البابوية مرة أخرى بخطر يتهدد استقلالها كما فعل هنري السادس . وقد أتيحت له فرصة أكبر لتحقيق أهدافه بتجدد الحرب الإقطاعية حول التاج الألماني بين الهاوهنشتاوفن والجلغفين ، وهي الحروب التي زجت بألمانيا في خضم الحرب الأهلية عقب موت هنري . وقد اختار الهاوهنشتاوفن وحلفاؤهم فيليب دوق سوابيا ، أخي هنري ، ملكاً على حين انضم بعض الأمراء الألمان الذين كانوا يخشون الهاوهنشتاوفن إلى الفريق الذي اختار أوتو الرابع البرونسوكي Otto IV of Brunswick الطفل فرديريك الثاني ، ابن هنري ، الذي بقي في صقلية مع أمده . وحاول كل من الفريقين حقوق الطفل فرديريك الثاني ، ابن هنري ، الذي بقي في صقلية مع أمده . وحاول كل فريق أن يحصل على تأييد إنوسنت الثالث لأن البابا كان هو فقط الذي يستطيع أن ينصب أحد المنافسين إمبراطوراً . وانتظر سنوات ثلاث قبل أن يصدر قراره ، وكان هدفه أن يتبع للحرب الأهلية أن تدمر المزيد من قوة التاج الألماني . وأخيراً ، أصدر قراره في سنة ١٢٠٠ لصالح أوتو الذي اعترف بحدود الدول البابوية ، وسلم ما باقى من سلطة ملكية على الكنيسة الألمانية ، كما وعد بعدم التدخل في إيطاليا . وبذا وكان إنوسنت قد أزاح الخطر الألماني على البابوية نهائياً . ولكن فيليب راح ضحية الاغتيال في شجار شخصي سنة ١٢٠٨ وتزوج أوتو أخيه

ليصبح صاحب العرش دون منازع . وسرعان ما سار أوتو على السياسة التقليدية للملوك الألمان وتحرك صوب شمال إيطاليا . وأحس إنوسنت بمشاعر الخيبة والغضب تجاه صدره ، ولكنه لم يفزع ، لأن الملك النافى كان زعيماً قاصراً لا يستطيع الوقوف أمام البابا . وفي سنة ١٢١٢ اعترف إنوسنت بالشاب فرديك الثاني ملكاً على ألمانيا ، بعد أن حصل من فرديك على وعد بأن يتنازل عن صقلية ونابولي حين يوطد دعائم حكمه في ألمانيا . ثم كرس إنوسنت نفسه لتنظيم اتحاد كبير بين البابوية ، وفرديك الثاني ، وفيليپ أوغسطس ملك فرنسا ضد أوتو وجون ملك إنجلترا ، الذي تحالف بالزواج مع البيت الفلفي ، كان هذا هو المثال الأول على الصدام بين التحالفات الدولية في التاريخ الأوروبي . وتم حسم الصراع في معركة بوفينيس Bouvines سنة ١٢١٤ ، وهي المعركة التي كان لها أثر شامل الأول على الصدام السياسي في أوروبا القرن الثالث عشر . فقد أطلق فيليپ أوغسطس هزيمة ساحقة بأوتو ، وبذلك فتح الطريق أمام فرديك للفوز بالعرش الألماني . ومات إنوسنت سنة ١٢١٦ وهو على قناعة تامة بأنه قد حل المشكلة الألمانية . وكان فرديك الثاني ، الذي كان إنوسنت يعجب به شخصياً ويشق فيه ، يتمتع بتأييد النبلاء ، وكان قد وعد بالتنازل عن التاج الصقلاني مجرد الحصول على تأييدهم . كذلك لم يكن يبدو أن الإمبراطور الألماني سوف يكون مصدر خطر على البابوية في المستقبل : إذ تقلصت سلطة وموارد الملكية بفعل عشرين عاماً من الحرب الأهلية ، ويفعل التنازلات التي قدمها المتنازعون على العرش للأمراء الألمان الذين دعموا سيادتهم الإقليمية ، وبذلك تقوض العمل الذي ألمجه فرديك الأول وهنري السادس .

كان انتصار إنوسنت في الشئون الإمبراطورية يسير في خط مواز لعلاقاته مع الملكية الإنجليزية والملكية الفرنسية . فقد حط من شأن ملك إنجلترا كما حسن من احتمالات التحالف الفرنسي البابوي . إذ كانت البابوية قلقة على الدوام من أن تتسوّط في نزاع مع الملك الإنجليزي ، ولكن إنوسنت خاض هذا النزاع وأحرز فيه انتصاراً كاملاً . وقد نشب النزاع بين الملك جون والبابا بسبب الخلاف حول انتخاب أسقف كانتربروي ، الذي جاء إلى روما وفقاً لشروط القانون الكنسي الجديد . وكان إنوسنت قد اعترض على المرشحين الذين تقدموا إليه وعين بدلاً منهم ستيفن لانجتون Stephen Langton ، وهو رجل إنجليزي كان يشتغل باللاهوت في باريس ، وكان في ذلك الوقت كاردينالاً في البلاط البابوي . واعتبر جون ذلك انتهاكاً صارحاً للسلطة الملكية التقليدية على الكنيسة الإنجليزية ، بل إنه اعتبر لانجتون

عميلاً للبابوية ورفض أن يعترف بانتخابه كبيراً للأساقفة ومنعه من دخول المجلترا ، ونشب صراع مماثل استخدم فيه كل من الملك والبابا إجراءات متطرفة . فقد وضع إنوسنت المجلترا تحت وطأة قرار بالحرمان أوقف كل الخدمات الكنسية ؛ أما جون فقد استولى على جزء كبير من الأرض الزراعية المملوكة للكنيسة الإنجليزية . وأخيراً شجع إنوسنت فيليب أوغسطس على الاستعداد لغزو المجلترا تحت الرأية البابوية ، أما جون الذي خشي أن ينفرد المجلترا أمام عدو اللذود مثلما فقد معظم ممتلكاته في القارة ، فقد خضع للبابا . ولم يكتفى بقبول لانختون كبيراً للأساقفة ولكنه جعل من نفسه فصلاً إقطاعياً تابعاً للبابا وحول المجلترا إلى إقطاع بابوي . وبذا وكأن الحوادث المثيرة قد أوضحت أنه لا يرجد ملك يقصد طويلاً أمام الإدارة البابوية .

وحتى فيليب أوغسطس حليف البابا ، استفز غضبه . فقد تنازعوا على مسألة خاصة ، ولكن إنوسنت ، باعتباره حامي حمى الأخلاق والعقيدة في أوروبا ، سخر كل السلطات الدينية والأخلاقية التي في متناوله لكي يرغم فيليب على الرضوخ للإرادة البابوية . فقد كان فيليب قد دخل في عقد زواج مع أميرة دافرية اسمها الحبيبة Ingeborg في سبيل الحصول على مساعدة الأسطول الدافري في إحدى مغامراته ضد ملوك بيت أنجو الإنجليز . وحين وصلت الأميرة الدافرية الضخمة إلى فرنسا ، غير فيليب رأيه ورفض أن يتخذها زوجة . واستغرق الأمر عدة سنوات حتى اعتلى إنوسنت عرش البابوية فاتخذ إجراءاته الصارمة المعتادة ، بما في ذلك إصدار قرار الحرمان ، حتى أجبر فيليب على التسليم . وسرعان ما تم التوصل إلى حل وسط يرضي الفرقاء . هذه الحادثة الغريبة تكشف عن فرط ثقة إنوسنت الثالث بنفسه وفي سلطان البابوية ، وعن مدى استعداده لاستخدام كافة الأسلحة التي بتناول البابوية حتى المسائل الصغيرة . وعلى العموم ، كانت علاقات إنوسنت بفرنسا في صالح الملكية الكابية . ذلك أن التحالف الذي أقامه مع فيليب أوغسطس ضد أوتو الرابع وجون أدى إلى تكشف الارتباط الطويل المدى بين البابوية وملوك آل كابيه ، كما ستر سياسة فيليب التوسعية وأساليبه الخادعة بقناع من الأخلاقيات . وكانت أكبر أفضال البابوية على الملكية الفرنسية هي الحملة الألبيجنسية ، التي فتحت جنوب فرنسا ثم مهدت السبيل لضم هذا الإقليم إلى الناج الفرنسي . ولم يشارك فيليب أوغسطس في الحملة الصليبية الألبيجنسية ، وربما لم يدرك مغزاها تماماً . ولكن هذه الحملة الصليبية قضت على قوة وسلطان النبلاء في لانجدوك وجعلت خصوص جنوب فرنسا لآل كابيه أمرًا محتوماً .

كان إنوسنت يأمل أصلاً ، في إعادة الألبينجنسين إلى حظيرة الكنيسة بإرسال المبشرين البارزين لفضح أخطاء «الأطهار cathari». ولكن هذه الوسيلة لم تحقق سوى قدر ضئيل من النجاح؛ إذ كانت المذاهب الألبينجنسية قد توغلت في أعماق البيئة الفكرية والاجتماعية في جنوب فرنسا. وكان مصريع المتذوب البابوي في سنة ١٢٠٨، الذي شاع أن تكونت تولوز يدأ فيه، قد حفز إنوسنت على أن يتخذ تدابير أكثر صرامة؛ أي شن حملة صليبية ضد الهراتقة وكان إنوسنت قد تعود فعلاً على استغلال المثال الصليبي في بعض الأغراض البابوية. وكانت الحملة الصليبية الرابعة، التي أعلن عنها إنوسنت قد تحولت على أيدي البنادية عن هدفها الأصلي، وهو محاربة المسلمين، إلى الهجوم على القسطنطينية والإستيلاء عليها. وسرعان ما تقبل إنوسنت هذا التغيير في الخطط لأنه رأى في المملكة اللاتينية في القسطنطينية وسيلة لإعادة البيزنطيين إلى الاتحاد مع الكنيسة اللاتينية تحت سلطان البابوية. وإذا كان قد أمكن توجيه حملة صليبية ضد القسطنطينية، فمن المؤكد إذن أنه يمكن توجيهها ضد الهراتقة، الذين كانت مذاهفهم الهدامة، وأخلاقياتهم العكسيّة، ومعقلهم في جنوب فرنسا، خطراً يتهدد وحدة العالم المسيحي اللاتيني. وقد استجاب نبلاء شمال فرنسا بشكل حماسي لإعلان إنوسنت للحملة الصليبية الألبينجنسية. واعتبروها فرصة من السماء، لكي يستولوا على إقطاعات في أراضي لامجدوك الخصبة. وقد ارتکرت الحملة الصليبية ضد الألبينجنسين على الرغبة في انتزاع الأرض. ذلك أن بارونات الشمال تحت قيادة سيمون المونتفورتي، الذي كان من السادة الإقطاعيين في جنوب فرنسا، هاجموا جموع الهراتقة وغيرهم دوغاً تبييز، وارتکبوا حمامات الدم في مدن الجنوب. ونتيجة لهذا، قام النبلاء الجنوبيون، سراً، كانوا متعاطفين أو غير متعاطفين مع مذاهب الأطهار، بمقاومة الصليبيين مقاومة عنيفة، كما أن ملك أرغونة، الذي كان أبعد ما يكون عن الهراتقة، قد هب لمساعدة كونت تولوز. وفي معركة موريه Muret سنة ١٢١٣ لقيت القوات الجنوبية هزيمة نكراء. وبينما استغرق الأمر اثنى عشرة سنة أخرى للقضاء على كافة جيوب المقاومة، تأكّد انتصار الشمال على المدى البعيد. وبشن هذه الحملة الصليبية ضد الألبينجنسين مهدّ إنوسنت سبيل استيلاء التاج الفرنسي على أراضي لامجدوك الخصبة، وهو الأمر الذي تم نهائياً في عشرينيات القرن الثالث عشر. وقد واجه إنوسنت انتقادات نبلاء الجنوب في أيامه، كما انتقدته بعض الكتاب المحدثين لدعوته إلى هذه الحملة الصليبية ضد الأطهار. وقد قيل أنه

أساء استخدام المبركة الصليبية ودم حضارة راقية في جنوب فرنسا . وهناك قدر من الحقيقة في كل من التهمتين ، إلا أنه لم يكن يمل بديلا آخر إذا كان يريد أن يستحصل داء الكاثارية السرطاني من جسد المسيحية .

وتشموليتها النمطية لم يكن بوسع إنوسنت أن يترك مهمة استئصال شأفة الهراطقة ومحاكمتهم للمرظفين الكتسيين في جنوب فرنسا ، وهم الذين لم يكن يثق فيهم بأية حال . فقد كان يرسل المندوبين مع تفويضهم سلطة عقد المحاكمات للهراطقة . ومن هذه السوابق خرجتمحاكم التفتيش البابوية العامة التي تأسست رسميا سنة ١٢٣٣ . وكان الخط الرئيسى لعملها وإجراءاتها قد تحدد بالفعل على يدى إنوسنت : فقد كان عليها أن تستخدم الإجراءات القانونية الكتيسية الرومانية ، التي كانت تبيع التعذيب كرسيلة لتعقب الهراطقة والقبض عليهم ، وكان أولئك الذين يرفضون الاعتراف ، أو يعترفون ثم يعودون إلى الإنكار ، يعانون المرت حرقا . وكان انحياز محاكم التفتيش ضد المتهمنين مثلاً على أية محكمة رومانية تناولت قضية تتعلق بالوعى والضمير .

لم يكن ثمة شيء خارج اختصاص البابوية ، كما قال إنوسنت ، وقد أحس أنه مجبر على إضفاء الصفة القانونية ، لا على مسألة الهراطقة فقط ، وإنما أيضا على مسألة معاملة اليهود . فقد منع محاولات تصويرهم بالقوة ، ولكنه كان يحبذ عزلتهم ، وتبذلهم كتفايات اجتماعية من المجتمع الأوروبي . فد أصدر مجمع اللاتيران الرابع قراراً يلزم اليهود بارتداء شارات صفراء حتى يمكن تمييز أولئك المنبوذين بسهولة . وصار هذا الطلب قضية تاريخية جليلة القدر في غرب أوروبا . فقد حاول بعض الكتاب إخفاء عيوب سياسة إنوسنت تجاه اليهود : وزعموا أنه كان يريد نبذ اليهود لكنه ينقذهم من أية مذابح جديدة ، وهي المذابح التي كان مرضنا مستوطنا في الحياة الأوروبية نتيجة الإشاعات التي انتشرت عن طقوس الدماء . ولا يبدو أن إنوسنت كانت تحركه دوافع وأسباب إنسانية . فقد كان شريكًا في المسيحية العسكرية في زمانه ، وكان الخطر الذي يتهدد الكنيسة من موجة معاداة سلطة الكنيسة يميل بزعماء الكنيسة في اتجاه عدم التسامح والقسوة في التعامل مع أولئك الذين يختلفون مع العقيدة الكاثوليكية . ولم يكن إنوسنت ليترافق مع المحاولات التي جرت لتصويره في صورة الرجل الليبرالي . فقد كان لديه اعتقاد لا يتزعزع بصحبة العقيدة الكاثوليكية وصحة تقاليد وتراث سلطة الكنيسة والنظرية البطرسية ، وهبة قسطنطين . وكان

استبدادياً في مذهبه وفي شخصيته على السواء وعلى مدى ثمانية عشر عاماً كرس إنوسنت موهابه الإدارية والقيادية الهاائلة لتدعم هذا المذهب وتحقق لمجاهداً بعيد المدى.

ولكن إنوسنت أدرك أن أساليبه الجديدة ستكون ذات أثر قليل في مواجهة مشكلات الدين والتعليم. إذ أنه كان قد أعاد تنظيم الكنيسة، وأخضع الملوك وتسبب في شن الحرب ضد أسوأ الهرطقة، ولكن أيها من هذه الفعال لم يكن ليستطيع حل الصراع الذي نشب في أذهان الناس من جراء آثار حركة الدين الجديدة والتحدي الذي طرحته العلم الأرسطي. ولا يقلل من إنجازات إنوسنت كاداري وزعيم، أنه كان يدرك مدى الحاجة إلى وسيلة أكثر إيجابية مما اتخذه هو نفسه، وأنه تحقق من أهمية وقيمة العمل الذي قام به كل من سان دومينيك وسان فنسويس.

## ٢ - المثل العليا الدومينيكانية والفرنسسكانية :

يكشف تأسيس منظمتي الدومينيكان والفرنسسكان عن حيوية حضارة العصور الوسطى المستمرة. فقد كانت مجسدة استغلال جماعات الرهبان العاملة في الدنيا والتي كانت من نتاج تنظيم حركة الرهد في القرن الثاني عشر، لمواجهة الآثار الناجمة عن حركة الدين والتعليم الجديدة ولتأكيد زعامة الكنيسة في المجتمع الأوروبي، ومن ثم استكمال أسس الوفاق الجديد الذي كان إنوسنت يعمل على بنائه، إذ كان النظام الدومينيكياني يواجه القوى التي تحالفت نظام العصور الوسطى بتعليم حقائق العقيدة الكاثوليكية وكشف توافقها مع العلم؛ أما المدخل الفرنسيسكاني فكان عاطفياً أكثر منه فكرياً. فقد كان يستهوي أئمدة الناس أكثر مما يروق لعقولهم. وقد تأسس على مقدمة منطقية بأن التجربة الدينية الفردية العميقية يمكن أن تقوى العقيدة ولا تهدمها. وكان تطور الفكر، والدين، والثقافة في القرن الثالث عشر ناتجاً لأعمال الدومينيكان والفرنسسكان، ومضمونين مثلهم العليا.

كان نظام المبشرين، حسب اسمه الرسمي، من نتائج الصراع ضد الأليبيجنسيين. إذ قام قس أسياني أسمه دومينيك، كان يقوم بالتبشير ضد الهرطقة في لانجدوك بجمعية عدد من الأتباع ذوي الميل العقلية المترامية، والذين يهذفون إلى حياة قديسية، ليكونوا زهاداً مثل الكاملين الأطهار، ولكي يقوموا في الوقت نفسه بالوعظ وطلب الغفران. وفي سنة ١٢١٦ حاز سان دومينيك على موافقة البابا على النظام الجديد الذي سار على القواعد المأخوذة عن الرهبان الأوغسطينيين Austin والبريمونترین Premonstratensians. وقد اجتذب هذا

التنظيم منذ البداية عدداً من الشباب الذين كانوا يتناسبون مع مستوى السامي : إذ كان ينبغي على المرشحين أن يكونوا رجالاً ذوي نزعة تلقفية وقدرات عقلية من الدرجة الأولى . وفي النظام الدومينيكانى كانت المقدرة هي كل شيء ، بل أنها كانت تبطل مزايا التفوق . كان موظفو النظام مسئولين عن لقاءات مجلس الرهبان العام ، وكان المندوبون المرسلون إلى هذه الاجتماعات العامة ينتخبون تأكيداً لأن أفضل الرجال سيقع عليهم الاختيار في الغالب ، بغض النظر عن أعمالهم أو طول الفترة التي قضوها في الجماعة . وكان أعضاء جماعة المبشرين رجالاً سخروا شخصياتهم ومواهبيهم في خدمة الكنيسة مثل دومينيك نفسه . فقد كان الدومينيكان هم قروات الطليعة الفكرية في كنيسة القرن الثالث عشر . وكان هؤلاء هم رجال الأكليروس المثاليين الذين أداروا المحاكم الجديدة الموجهة ضد الهرطقة ، وفي القرن الثالث عشر كانتمحاكم التفتيش عبارة عن مؤسسة دومينيكانية إلى حد كبير . كذلك فإن أهداف الجماعة الجديدة وتنظيمها ، والأفراد العاملين في صفوفها ، جعلوا منها أداة مناسبة للتصدي للتحديات الأرسطية . وعلى مدى ثلاثة أو أربعين سنة ، كانت النصوص الأرسطية ترد باستمرار من العالم العربي ، وكانت كلية الفلسفة واللاهوت في جامعة باريس ، وغيرها من المؤسسات ، مشغولة تماماً بمحاولة ربط هذا العلم الجديد بتراث الكتاب المقدس ، وتفاوتت هذه الجهود فيما أحرزته من نتائج . وقد أقبل الدومينيكان على هذه المهمة في حماسة وشفف ، وينتصف القرن كانت لهم السيادة في جامعة باريس . ولكونهم علماء ومتذمرين اقتنعوا بأن الدين والعلم حقيقة واحدة . وباعتبارهم المدافعين عن مذهب الكنيسة ، أحسوا بعدي الحاجة إلى دفاع فلسفى عن المذهب المسيحي ، وكان أحد الأساتذة الدومينيكان في باريس ، وهو توماس أكريناس ، هو الذي صاغ هذا النظام الفكري صياغة محددة في الربع الثالث من القرن الثالث عشر .

كانت رسالة الدومينيكان موجهة إلى المتعلمين : إذ أخذ الفرنسيسكان على عاتقهم مهمة أكثر صعوبة وهي محاولة التوافق مع تأثير التدين على الborjouazi العادي ، والسيطرة على موجة التدين الحضارية التي أنتجت الحركة الكبرى لمعاداة السلطة الكنسية . ولم تكن فكرة سان فرنسيس Francis of Assisi (١٢٢٦ - ١١٨٢) أن ينظم أتباعه في جماعة رهبانية مثل الدومينيكان . لأنه ببساطة كان يدعى الناس إلى أن يعيشوا حياة المسيح قدر طاقاتهم . وبذلك تكون الحياة القديسية لأتباعه « الأخوة الصغار Fratres minores » كافية

لأن تفسل قلوب الناس بالقدرة الحسنة وتحولهم صوب طرق أفضل . وكانت تلك أكثر الوسائل مباشرة لعلاج مشكلات المجتمع المسيحي . ذلك أن أسوار الكبراء والكراهة التي أوجدها تعقيدات الحياة الاجتماعية لم يكن من الممكن إزالتها سوى بإظهار الحب المسيحي . وكانت هذه هي أبسط وأعمق رسالة ممكنة ، وأزعمت مدلولاتها قادة الكنيسة بقدر إعجابهم بأعظم قديس أحبته حضارة العصور الوسطى ، الرجل الذي سار على درب المسيح على أكمل وجه .

عاش سان فرنسيس حياة بسيطة ونقية مثل تعاليمه . كان أبوه تاجراً ثرياً من آسيسي Assisi في شمال إيطاليا ، وكانت أمّه سليلة أسرة من النبلاء الحاضرين . وكان هو شاباً فاسداً يقرأ الروايات الخيالية ويعلم بأن يكون لاتسلوت آخر . ولكنه حين حاول أن يصبح فارساً جرح وأهين . ومر بوادحة من تلك التحولات الكبرى التي مر بها مفكرون آخرون عظام في المسيحية - مثل بولس ، وأوغسطين ، وأغناطيوس ليولا ، ولوثر : إذ أنه أحسن بأن يرحمه رب تنزل عليه ، وبدلًا من الحب الدينيي ، صار أرقى أنواع الحب الديني نبراساً لحياته . وعقد العزم على أن يعيش مثلما كان المسيح يعيش - متسللاً معلماً ، مداوياً ، وصديقاً مخلقاً الله ، ومبشراً بأبسط الحقائق وأكثراها سمواً . وأخذ يتتجول بين مدن وقرى شمال إيطاليا يتعقد بالصدقات ، ببيان كامل بأن رحمة رب سوف تشمله . وكان يتوجه إلى الفقراء والمرضى ، بل والمجذومين الذين لم يكن يقترب منهم أحد سواه . وحاول أن يقود الأغنياء والأثرياء إلى حياة مسيحية خالصة ، ولم تضعف من عزيمته تلك الإهانات التي كانت توجه إليه . وقد احتفل بأمجاد خلق الله في قصيدة غنائية رائعة خاطب بها الشمس ، كما كان يبشر الطيور التي اعتبرها أيضاً أخوة له .

كان فروج المبشر القديس الجوال قد صار مألفوا في مدن شمال إيطاليا على مدى قرنين من الزمان ، وقد لعب أمثال هؤلاء الرجال دوراً هاماً في إذكاء الحركات الهرطيقية في القرن الثاني عشر . ولكن يبدو أن سان فرنسيس قد تفوق على هؤلاء القديسين بكمال حياته . فقد تأكد تحقيقه الكامل لحياة المسيح بظهور علامات تشبه جروح المسيح Stigmata على حسب ما قبل آنذاك . وسرعان ماجمع من حوله الرجال والنساء ، وأرسلهم عبر الطرق المترية إلى إيطاليا ليحضروا الأنجليل المسيحية إلى العلمانيين كما كان هو نفسه يفعل . وكانت القواعد التي أرساها لأخريته الصغار مقولات عامة عن المبادئ ، ولم تكن قانوناً محدداً بلجامعة رهبانية . كان مطلب فرنسيس الأساسي من أتباعه أن يعيشوا مثل المسيح ، ويبشروا به ، ويوافقوا حجتهم إلى مدينه الرب ببيان كامل برحمته . وكان الإخوة الصغار « لا يأخذون شيئاً للطريق » ،

وعليهم أن يكونوا فقراء بكل معنى الكلمة : فقراء في الروح ، والمتلكات ، والوظائف والتعليم . فقد كان كل ما يحتاجون إليه هو مملكة الله في داخل الإنسان . وكان على الرهبان ، وفقاً للقدوة المتمثلة في كنيسة الحواريين ألا يتملّكوا شيئاً سواه بصفة فردية أو بصفة جماعية . وكان عليهم أن يعيشوا في الكنائس المهجورة والكهوف أو في أي مكان يستطيعون أن يجدوا فيه المأوى . كما أن العمل البدني كان بقصد سد رمقهم ، وإذا لم يكن هذا كافياً ، فعل عليهم أن يتسلّوا . ولم يكن لهم أن يحصلوا على أية إمتيازات من البابا ، كما لا يجوز لهم أن يرسموا أساقفة . كذلك كان عليهم ألا يسعوا إلى التعليم ، لأنّه شرك ولهم : إذ يكفي أن يعرفوا أنّهم يجب أن يعبّروا الله ويخدموه .

هذه المثل كانت تحمل بعض وجوه الشبه الواضحة مع مواقف الهرطقة والدانسيين . وكان إنوسنت وغيره من الزعماء الكتسيين في البداية مهتمين جداً بمضامين تعاليم سان فرنسيس . ولم يكن هناك شيء أكثر من ذلك . وكان هذا هو مصدر كل الفروق بين الطرفين : فالقديس فرنسيس لم يكن معادياً لسلطة الكنيسة ، ولكنه كان راسخ الإيمان بسلطة القساوسة وكفاية الطقوس الكنسية ، كما أنه أخضع إخوته الصغار (الرهبان) لسلطة الكنيسة تماماً . فقد قال فرنسيس لأتباعه أن القساوسة فقط هم الذين يمكنهم القيام بطقس التناول (الأفخورستيا) الذي يجعل الخلاص ممكناً . وقال أنه يؤمن في القساوسة والطقوس بدرجة أنه يؤمن حتى بالطقوس التي يقوم بها قسيس سئ . وكان هذا نفياً قاطعاً للهرطقة الدوناتية . ووافق إنوسنت على أن يواصل فرنسيس عمله كما وافق على تأسيس جماعته الصغيرة من الأخوة الصغار Friars Minor . وأدرك إنوسنت بذلك أنه سان فرنسيس كان يقدم الدعم الضروري لمجهودات البابا في سبيل استعادة هيبة البابوية وزعامتها . وكان للحركة الفرنسيسكانية أن تشارك مشاركة فعالة في توجيه المشاعر الدينية في أوروبا ، وهو الأمر الذي لم يكن ممكناً أن يتم على أيدي المبعوثين البابريين أو محاكم التفتيش . ومع ذلك أدرك إنوسنت الذي كان رجلاً يختلف عن قديس أسيسي ، مدى فائدة هذا العمل للكنيسة . لقد كانت الحركة الفرنسيسكانية نقطة تجمع لأولئك الرجال العلمانيين الذين لم تعد تكفيهم هيراركية الكنيسة ، ولكنهم لم يكونوا يريدون الإنفصال عن الكنيسة ليترهوا في غياب الهرطقة . قد أتاحت تعاليم سان فرنسيس لأولئك الذين يرون بتجربة شخصية عميقة أن يبقوا في رحاب الكنيسة . وكان هذا هو أفضل عالم روحي يمكن ، كما كان بشارة إشباع كامل للشوق الديني المتاجج في القرن الثالث عشر . والخمسة الكبيرة التي لقيها سان فرنسيس وأتباعه ، والتي هرت العلمانيين

بعنف في القرن الثالث عشر وجدت ارتباطهم بالكنيسة كما سببت الإنتشار السريع للحركة الفرنسيكانية في أوروبا - هذه الحماسة لم تكن مجرد نتيجة للسلوك القديسي لأولئك الرجال الملائكيين : وإنما كانت نتيجة لأن الفرنسيسكان كانوا قدisiين وكاثوليك في آن معا . لقد كان سان فرنسيس إفرازاً لنفسية الجماهير ؛ إذ كان العلمانيون في زمانه يريدون مثل هذا الرجل ويحتاجون إليه ، وكان من حسن طالعهم أن يجدوا الرجل الذي يتناسب تماما مع مثلهم الأعلى .

وبعد إنوشت الثالث صارت البابوية على استغلال الحركة الفرنسيكانية أكثر من ذي قبل كوكيل عن قيادة الكنيسة ، وذلك بتحويلها إلى جماعة ديرية على نسق الجماعة الدومينيكانية . وقد وافق سان فرنسيس على هذه التغيرات مرغما ، وقت معظم هذه التغيرات أثناء غيابه في شرق المتوسط في محاولة لتنصير المسلمين . وبعد موته أخذ بعض زعماء الجماعة الفرنسيكانية ، بتشجيع من البابوية ، يخرجون عن القواعد الأساسية التي أرساها . كذلك صار الفرنسيسكان والدومينيكان قساوسة ، وصارت لهم سلطة التجول في الريف ، وخلال المدن يسمعون الاعترافات ، ويقومون بالطقوس الكنيسة ، مما أثار غضب قساوسة الأبرشيات ورجال الكنيسة في الكاتدرائيات . وصار الأخوة الصغار Friars Minor يلکون الممتلكات الجماعية . كما برع العلماء الفرنسيسكان مثل الدومينيكان بمؤلفاتهم في الفلسفة والعلوم . ومع الربع الأخير من القرن الثالث عشر كان الأساتذة الفرنسيسكان هم سادة أوكسفورد مثلما كان الدومينيكان زعماء باريس . وكان لابد لهذه التغيرات من أن تفرز نزاعات حادة داخل الجماعة ، ولكنها لم تقلل من الإخلاص والاحترام الذي حققه الفرنسيسكان للكنيسة خلال النصف الأول من القرن الثالث عشر على الأقل . ومن بين القرارات العديدة التي اتخذها إنوشت الثالث لم يكن هناك قرار يضارع في أهميته قراره بالسماح لفرنسيس الأسيسي بأن يرسل « إخوته الصغار » في مدن أوروبا وقرابها .

## الفصل العشرون

### الوفاق الجديد وعيوبه

#### ١ - كاتدرائية الفكر :

كانت بابوية إنوسنت الثالث فاتحة لنصف قرن من السلام والاستقرار الواضح في الحياة الأوروبية . فلم تكن هناك حروب هامة منذ معركة بوفينيس سنة ١٢١٤ حتى تسعينيات القرن الثالث عشر . وكانت وفاته هي فصل الختام لفترة طويلة من النمو السكاني والاقتصادي ميزت الاقتصاد الأوروبي منذ منتصف القرن العاشر . وواصل البابوات الذين خلفوا إنوسنت الثالث العمل بسياسته الناجحة في التعامل مع ملوك الغرب الأوروبي . وكان حكام فرنسا وإنجلترا رجالا قدسيين كانوا على وفاق مع البابوية ، على حين تجدد الصراع بين البابوية والهوهنشتاوفن لينتهي بإنتصار كامل للكنيسة . كذلك كان نصف القرن الذي أعقب موت إنوسنت بثابة فترة التوازن والوفاق في الحياة الفكرية ، فهي فترة حاول فيها منفرو أوروبا الغربية استخلاص المضامين الكامنة في روح القرن الثاني عشر الإبداعية ، وكشف العلاقة بين الدين والعلم في إطار الحقيقة الواحدة . وكانت البناءات الفكرية الطموحة التي نتجت عن ذلك مصحوبة بوفاق جديد في مجال الدين . ذلك أن الهجوم الذي شنتهمحاكم التفتيش على الهرطقة ، بدعم ومساندة قوية من الحماسة التي لقيها الفرسان ، تخوض عن تدهور حاد في تأثير حركة معاداة السلطة الكنسية التي كانت قد هزت النظام العالمي في العصور الوسطى من أساسه في نهاية القرن الثاني عشر . وما أن بزغت شمس سنة ١٢٠٠ حتى كانت الهرطقة الشعبية تافهة الأثر في الحياة الأوروبية . فقد لم يحالف الفرسان وأتباعهم في توجيه النزعة الدينية المكثفة التي ميزت كل طوائف المجتمع آنذاك ، ولا سيما البورجوازيين ، في إتجاه يشري الكنيسة الكاثوليكية . وتبقى بعض الإنجازات التي قمت في مجال الفن والأدب في العصور الوسطى دليلا على كيفية استغلال حركة التدين الشعبي في صالح الكنيسة .

إذ أن الطراز المعماري الجديد الذي كان قد ظهر في منتصف القرن الثاني عشر في جزيرة فرنسا وعرف فيما بعد باسم الطراز القوطي ، مضى من نصر إلى نصر منذ بدايته التجريبية زمن سوجيه . وعلى مدى القرن التالي انشغل كبار الأساقفة في شمال فرنسا - شارتر ،

باريس ، أورليانز ، رامبيان ، وسن Sens - في منافسة حامية لتشييد الكاتدرائيات الهائلة على الطراز الجديدة ، بالموابات الواسعة ، والنوافذ العالية ، والدعامات الشاهقة ، والأقواس المدببة ، والعقود المضلعة ، والنوافذ الوردية ، والواجهات التي تزيّنها التماثيل الرائعة . وقد استخدمو موارد أسفالياتهم الهائلة والعبرية المعمارية في أوروبا لتشييد بنايات أكثر إرتفاعاً، وانتهوا إلى تشييد بنايات على هيئة الصليب بفضاء داخليًّا أوسع ومتصل غير منقسم بشكل لم يعرفه الناس في الغرب قبل ذلك . وسرعان ما انتشر الطراز الفرنسي الجديد في إنجلترا وألمانيا ، بل أن تأثيره يمتد إلى فن العمارة الإيطالي ، حيث كان الطراز الرومانسي Ro - Iie - de - France قد نشأ أصلاً . وعلى أية حال ، فإن المنطقة المحيطة بباريس manesque قد شهدت أعظم إنجازات فن العمارة القوطى .

وكان السيد الإقطاعى ، أو الفرد البورجوازى أو الفلاح الذى يدخل كنيسة نوتردام أو شارتر يقع تحت أقوى انطباع عن طبيعة النساء . فقد كان تستخدم كل الفنون ، كما كانت تتحرك كل المشاعر لكي تتوجه بنظرة خاطفة صوب أمجاد الحياة السماوية التى تستعصى على الوصف . فقد كان الزجاج المصبوغ «يعكس النور الإلهى» ويرق إلى المذبح فى مزيج لا يحصى من الألوان الإعجازية . وكان المصلون يقفون بالألاف لكي يشاهدو ويسمعوا التداش القدس العام فى جو تحبيط به العسجة المرئية والموسيقى التى تناسب الكنيسة الإمبراطورية ، يتعجبون من الكيفية التى تم بها بناء حوانط الكنيسة الشاهقة . وكما كانت جوقة المرتلين فى الكنيسة تنعم الأصوات فى الترانيم والأنشيد ، وبينما كان الأسقف أو مساعدته يقف أمام المذبح فى مسوحة الذهب ، وكما كان المسيح والعذراء والقديسون يتوجّهون فى صورهم المرسومة بالفسيفساء الزجاجى فى نواذن الكنيسة العليا ، بحيث يبدون فى الظلمة المحيطة بهم وقوفاً مجسدين ، كان من السهل تصوّر جيش الملائكة وهو يقوم بدور الدعائم التى يرتفع فوقها بيت الرب .

هذه الآثار الرائعة للعقيدة باتت مكنته بقدر هائل من التخطيط ، والمثال ، والعمل . وكانت مهمة كبرى تلك التى يضطلع بها كل من يبني كاتدرائية على الطراز القوطى : إذ كانت تتطلب جهوده المثاب على مدى سنوات عديدة . والكاتدرائيات الفرنسية التى شيدت فى القرنين الثاني عشر والثالث عشر لم تشيد لها مجموعة قليلة العدد من القساوسة والعمال الأتقىاء وهم يرتلّون الترانيم للعذراء . وإنما شيدتها مجموعات من الحجارين الذين

كان يجب أن ينالوا أجوراً مرتفعة لقاء عملهم . ولم يكن الأسقف يقتصر على إستغلال دخله فقط ، وإنما كان يأخذ مبالغ من الملك والنبلاء ، وسكان المدن . وقد أدى كثرياء سكان المدن إلى تدعيمهم لبناء الكاتدرائيات في مدنهم ، حتى وإن كانوا غارقين في نزاع مثير مع الأساقة حول حقوقهم الكوميونية . ولم يكن الأسقف يتحرك دائمًا باليهاب من الدوافع السامية؛ إذ كانت الكاتدرائية هي الأثر الذي يجب أن يرتبط به ، فلم يكن الأسقف يغير اهتمامه لمعاناة الفلاحين والمعدمين من سكان المدن ، كما كان يدخل بإحسانه على الفقراء والمعوزين والمرضى ، ولكنه كان هو نفسه يشتهر بين معاصريه ، وفي التاريخ ، بينما إحدى الكاتدرائيات . وحتى مع كل هذه الجهود ، كان إقام بناه آية كاتدرائية على الطراز القوطى في مدى ثلاثين سنة يعتبر إنجازاً طيباً ، وفي بعض الأحوال كان البناء يستمر على مدى قرن أو أكثر . فقد كان من الممكن أن تبرز كافة أنواع العقبات ، فقد يموت الأسقف الأصلى ولا يهتم خليفته كثيراً بالبناء ، وقد ينفد المال ؛ كما كان من الممكن أن يقع المهندسون والبناء من في مشكلات فنية . وتشييد كاتدرائية على الطراز القوطى عملية مكلفة حتى في عصرنا الحالى ، فضلاً عن صعوبة ذلك - فقد تم بناه واحدة في نيويورك في مدة ستين سنة - ولم يكن في القرن الثالث عشر أقل تكلفة وصعوبة . ففي ذلك الحين كان هناك حجارون جاهزون ، وهو مانفتقر إليه اليوم ، ولكن أدوات البناء في العصور الوسطى كانت بسيطة ، كما كانت معرفة القرن الثالث عشر بالبناء محدودة .

كان المهندس الذي يعمل في العمارة القوطية يضع مخططاته بنسب هندسية . ولم يكن يستطيع أن يحدد بالضبط قوة الضغط على آية نقطة في حوائط المبنى الذي يبنيه ، وكان عليه أن يخاطر كثيراً ، دوغا نتائج سعيدة في كل الأحوال . وكلما كان طموح الأسقف الذي يستخدمه كبيراً ، كلما كان عليه أن يأخذ فرصة أكبر ، وكلما كان عليه أن يبني بنياناً أكبر من بنايات القرن الثالث عشر ، كلما كان عليه أن يزيد من تدعيم بنائه بالدعائم الشاهقة لضمان الأمان . وفي ظل هذه الظروف فلا عجب في أن المهندسين المجيدين ، الذين كانوا يبرزون من بين رؤساء البناء ، كانوا يحظون بتقدير كبير وينالون أجوراً عالية . فقد كانوا صفة حرفية صغيرة ، وكان أكثرهم نجاحاً يتلقى عروضاً ، ويعمل في عدة أعمال في وقت واحد .

ولم تكن مهمة المهندس المعماري قاصرة على تخطيط وتنفيذ بناء الكاتدرائيات ، وإنما كان عليه أيضاً أن يشرف على تزيينها . إذ كان هو المسئول على توجيه الحرفين ، الذين كانت نوافذهم بزجاجها الملون ، ومقاييسهم وإطاراتهم ، وزخرفتهم تعتبر ضرورة للكاتدرائية مثلما كانت الرسوم التوضيحية ضرورة لأى مخطوط جيد آنذاك . وفي الأركان الغامضة في الكاتدرائية ، أو فوق المروانط الخارجية السامة ، كانت تفاصيل الزينة التي لا يراها الناظر من على الأرض . وفي بعض الأحيان كان يتابع للحرفيين أن يستخدموا خيالهم ، فابتكروا كافة أنواع الشخصوص الغربية والشادة التي توافق مع روح السخرية العامة أو الأساطير الشعبية ، ولكن عمل الصور المقدسة iconography ، أو أيقونات التصائيل ، والزجاج الملون ، كان يتم بدقة ويتم تصميمه بحيث يستوعب كل التفاصيل تحت إشراف المهندس . وفي بعض الأوقات كان الأسفف أو مقدم الدير الذي بدأ البناء ، يقدم اقتراحات محددة عن الموضوعات والرموز التي يريد تصويرها في كنيسته ، وفي أوقات أخرى كان العلماء العاملون في خدمة الأسقف أو مقدم الدير يقدمون مشورتهم للمهندس . ومن المحتمل أن المهندسين المعماريين المتعلمين كانوا يقدمون العناصر الرئيسية (الموتيفات motifs) من لدنهم ، ولكن من الواضح أيضاً أن معظم الرمزية في الفن القوطي لم تكن نتاجاً للفكر الوعي ، ولكنها كانت مجرد تحويل لتراث فن الأيقونات المسيحي الذي يمكن تتبع أصوله على مدى عدة قرون سابقة من خلال المخطوطات المocrرة . وكان المهندسون المعماريون المشغلون دائماً بضغط العمل ، يستعيرون الأنماك من الكنائس القائمة بالفعل . وقد حفظ لنا الزمن كتاب الرسوم الخاص بمهندس فرنسي من القرن الثالث عشر اسمه فيلار هوتكورتي Villard de Honnecourt وهو يكشف عن أنه طاف بعدة كاتدرائيات ، وعمل نسخاً لكل عمل معماري وأيقونى أعجبه.

إذا لم تكن كل جوانب الفن نتاجاً للفكر الوعي كما يعتقد بعض الكتاب المحدثين المتعصبين ، فإن كاتدرائيات شمال فرنسا تبقى مع هذا رمزاً دالة على الابغاثات الفكرية التي سادت السنوات السبعين الأولى من القرن الثالث عشر . وإذا كانت النغمة المتكررة في فكر القرن الثاني عشر هي الإبداعية والأصالة ، فإن النغمة الدالة في أوائل القرن الثالث عشر ومنتصفه كانت هي النظام والضبط . وكما كانت الكاتدرائية القرطية تمزج كل الموارد الفنية والهندسية في القرن الثالث عشر لتبني بيتا للروح القدس ، حارل مفكرو تلك الفترة وكتابها أن يشيدوا كاتدرائية الفكر . ذلك أن التيارات غير المتجانسة ، والمتضاربة أحياناً ، التي

سادت الحياة الفكرية في القرن الثاني عشر ، خضعت لعملية فكرية منظمة ، وتم توجيهه التواًاتها وانعطافاتها المحيرة في أطر وفاذج مباشرة ، فضلاً عن أنه تم تحديد المحدود الواضح لأهدافها بدلاً من تلك الغابات المفتوحة التي كانت تسير تجاهها . كان الفكر في القرن الثالث عشر شبهاً بالكاتدرائية القوطية بشكل أو باخر : فقد كان البناء محكماً بصحن مركزي وجناح متفرج يسمح للجميع بالرؤى ، أي أنه كان فسيحاً . متقدناً ، فخماً ، ولكنه يحوي أيضاً بعض الحجرات الجلانية والكنائس الصغيرة المعتمة والأقل بهاء ورونقًا ، كما كان هناك ضغط على حوائط ذلك الصرح الفكري الكبير الذي كان أحياناً يزعج المهندسين الذين شادوه .

كان لحضارة القرن الثالث عشر حافز يبحث على جمع وتنظيم كافة أشكال المعرفة . فقد كان هناك شعور كامن بأنه إذا أمكن مجرد جمع كل المعارف المتاحة في حقل معين في نوذج منتظم داخل صفحات كتاب كبير ، لانتهت جميع الشكوك والفرضي . ولشعر كل المتعلمين بالأمان والسعادة . وكان ذلك رد فعل طبيعي ضد الاتجاهات اللامركزية التي سادت ثقافة القرن الثاني عشر . وتكاتف الجهد المضني والذكاء الرائق على العجائز مثل هذه الملخصات المنهاجية ، وشاعت في جميع المستويات والميادين في عالم الفكر . فقد كانت هناك خلاصة لكل اهتمام وكل ذوق : وأكثرها شمولاً وعمقاً . هو ذلك الكتاب العملاق « المرأة الكبيرة Speculum Maius » الذي كتبه فنسان البروفيري الذي كان راهباً فرنسيًا من الدومينيكان . وكان للاهوت والفلسفة والقانون ، بكل أنواعه . مدنياً كان أم إقطاعياً ، أو كنسياً أو عاماً ، جامعون يقرمون بجمع مواده على أساس منهجي . كذلك كانت هناك كتب أساسية في الكوزمولوجي<sup>١١</sup> ، تصف الكون على أساس نظريات بطليموس ، وأرسطر ،

١ - الكوزمولوجي Cosmology علم من علوم العصور الوسطى يضرب بجذوره في الكتابات الواردة في الكتاب المقدس عن الخلق كما يفسره آباء الكنيسة المسيحيّة ، وفي الفلسفة المسيحيّة ، والعلوم الطبيعية ، والدراسات العربية . وقد تبني الغرب الوسيط العجائز الإغريق في هذا المجال فيما كتبه بليني الكبير في التاريخ الطبيعي وكتابات أوغسطين ، وعلى أية حال ، فإن أهم مصادر الكوزمولوجي في العصور الوسطى هي وجهة النظر الواردة في الكتاب المقدس عن الخلق التي تؤكد على خلق الكون من العدم وفقاً لشبيبة الرب . ودونها لما يقوله علم الكوزمولوجي في العصور الوسطى فليس هناك ترتيب منطقى للعناصر الكونية ، وإنما يجب أن تُقبلها كما هي وفهم النظام الكوني يتاتى من خلال الدين والمعرفة الإلهية . وكان هذا منذهب الكنيسة الرسمي الذي صاغه القديس أوغسطين . ولـ ١٢١٥ أصدر مجمع اللاطيران الرابع قراراً بأن يكون =

٥٨.

والعلماء العرب ، وكانت هذه الكتب جمِيعاً تقدم معلومات مختلفة عن الكون الذي مركزه الأرض بشكل يتفق مع ماجاه بسفر التكوين ، ومركز الإنسان كمحور لما خلقه الله من كائنات. وبالنسبة لمن هم أقل تعليماً ، كانت هذه موسوعات تضم جميع أنواع المعارف ، وقد كتبت بعضها باللغات المحلية ، ولقيت ترحيباً وحماسة من النبلاء ذوى الميول الثقافية وسكان المدن الذين يحاولون تحسين أنفسهم . وكانت مجموعات القصص الأخلاقية التي تجري على ألسنة الحيوانات تلقى رواجاً كبيراً ، على الأقل لأنها كانت تصف وتصور حيوانات لم يرها إنسان من قبل .

وكان ولع القرن الثالث عشر بجمع كل المعرف في ملخصات منهجية وموسوعات مصوّرها بإدماج كل نشاط فكري هام في إطار الحياة داخل المؤسسات الأكاديمية . ولم يحدث قبل القرن المشرين أن تحكمت جامعات الغرب الأوروبي في الحياة والفكر على هذا النحو ، بل إن الأكاديميين كانوا يحتكرون هذا التأثير في القرن الثالث عشر بشكل أكبر مما هو عليه الآن . لقد كان الفكر في القرن الثالث عشر مدرسياً Scholastic ، أي أكاديمياً . فقد كان كل الكتاب المرموقين في اللاهوت ، والفلسفة ، والقانون والعلوم « مدرسين » ، يعني أنهم كانوا أساتذة في المدارس ، أي الجامعات ، كما أنهم كرسوا أنفسهم لتسخير المنهج الجدل في الاستدلال العقلي ، وهو الأمر الذي كان قد بدأ شائعاً في القرن الثاني عشر . وكان الوسط التنظيمي الذي عملوا في رحابه يحكم نظرتهم بطرق أخرى بالضرورة . لقد كانت تلك بيئته تتضمن بالجدية والمنافسة ، والالتزام ، وهي بيئه رعايا كانت أفضل لتهذيب المذاهب السائدة منها لترك النماذج المقبولة وفتح خطوط جديدة للتفكير لقد كان الأساتذة والطلاب في العصور الوسطى يصرون أحياناً في صور شخصيات بشوشة صافية : ولم تكن تلك هي الحال بصفة عامة . وقد يمُّن من الأصح أن نصوّرهم في صورة نماذج باستة ، مفهورة ، وعدوانية .

= هذا هو الشكل القانوني لعلم الكون ( الكروزموولوجي ) في الكتبسة الكاثوليكية الرومانية ، وقد ساند توماس أكونيناس هذا الرأي بمجادلاته الفلسفية . ومن ناحية أخرى ، فإنه منذ القرن الثالث عشر ، وبتأثير العلوم العربية ، طور الفلكيون رأيين مختلفين بشأن الكون ، أحدهما أطلق عليه توماس كانتمبري Thomas of Cantimpré الكروزموولوجي الأرضي ، وهو يقوم على ملاحظة الظواهر الطبيعية ، وهو الذي طوره روجر بيكون . وقد ظلت هذه المذاهب والأراء قائمة حتى قيام نظريات كوبكرينبيكوس خلال عصر النهضة .

A.D. Sertillanges , L'Idée de la création et ses retentissements en Philosophie(1945).

( المترجم )

كانت الجامعات في العصور الوسطى ، وهي التي تطورت عن المدارس الكاتدرائية الفرنسية والمدارس البلدية الإيطالية في القرن الثاني عشر ، مساهمة مميزة وأصيلة في عملية تنظيم التعليم العالي . وكانت منظمة على أساس تدريس فروع عديدة من المعرفة لعدد كبير من الطلاب بطريقة منهجية ورخيصة بقدر الإمكان ، وبهذا كانت أرقى من مدارس البلاغة وأكاديمياتها التي عرفها العالم القديم . لقد قام نظام جامعات العصور الوسطى على أساس التحاق الطلاب بها والدراسة من خلال برامج محددة ثم اعطائهم درجات تشهد لهم بالحد الأدنى من الكفاءة ؛ ومازال هذه هي الفكرة الأساسية للجامعة في الحضارة الغربية . كذلك طورت الجامعة في العصور الوسطى منهجاً جديداً للتعليم يتضمن المحاضرات واستخدام الكتب الأساسية ، ومايزال هذا سارياً بشكل أساسي حتى اليوم ، بغض النظر عن صلاحيته أو سوئه . لقد كانت المحاضرة في العصور الوسطى « قراءة » ؛ إذ كان الأستاذ يقرأ فقرة من نص ، مثل قوانين جستنيان ، أو الكتاب المقدس ، أو أحد مؤلفات أرسطو ، ويتطور تفسيره بوضع هواش على النص . ويا أن الكتب لم تكن ميسورة سوى في شكل مخطوطات ، فإنها كانت مكلفة إلى حد كبير ، وكان الطلاب الأثرياء فقط هم الذين يستطيعون شراء نسخ الكتاب المقرر . وقد يشتراك ثلاثة من الطلاب أو أربعة في شراء كتاب واحد دون الهواش التي يعليها الأستاذ على النص . وكانت المناقشة بين الطلاب والأساتذة قليلة أو معدومة . وكان الخوارق استراتيجي الوحيد في جامعات العصور الوسطى يدور بين الأساتذة فقط؛ لأنهم كانوا يقومون بين الحين والحين بالتنافس على إعطاء محاضراتهم على نفس النص ، وبذلك ينخرطون في مناقشات عامة واسعة حول الموضوعات محل الخلاف .

لقد نظمت الجامعات على أساس أنها نقابات خاصة لصناعة الرجال المتعلمين . وفي شمال الألب كان المدرسون يتصرفون مثل المعلمين في أية نقابة أخرى ، إذ كانوا يقررون المدى والوقت الذي كان على الطالب أن يمضيه كتمرين ودارس ماهر ، كما أنهم وضعوا الشروط التي تخول له حق الدخول في زمرة الأساتذة والحصول على آخر درجاته العلمية . وجميع هذه الدرجات ، سواء كان الطالب يحصل بعدها على لقب معلم أو دكتور ، كانت من الناحية الفنية ترخيصاً له بالتدريس ، على الرغم من أن معظم خريجي الجامعات لم يعملوا بالتدريس . وكانت تلك شهادات بالكفاءة ومدى المهارة الالزمة في الحرفة التي تختلفها النقابة . وكانت المستويات الفكرية ومدى الدراسة التي ينبغي على الطالب احيازها قاسية . ففي مدارس

إيطاليا التي تخصصت في القانون المدني في الشمال ، وفي الطب في الجنوب ، كانت النقابة في أيدي الطلبة ، أو طلاب شهادة البكالوريوس الذين كانوا يستأجرن المدرسين ، ويقررون القواعد التي تتطلب من المحاضرين أن ينتهيوا من التعليق على النصوص المقررة قبل نهاية الفصل الدراسي . كان هذا هو الموقف السيرجوازي تجاه التعليم . وكانت الامتحانات في جامعات العصور الوسطى تتم شفريا ؛ وكانت شاملة وصعبة .

أما نقابات الأساتذة في الشمال فكانت تحصل على الترخيص من الأسقف الذي يقومون بالتدريس في مدينته . ومن آن لآخر كان الأسقف يتدخل في شئون الجامعة إذا كان مهتما بالدولات المذهبية لما يقوله أو يكتبه أحد الأساتذة . كذلك كانت البابوية والملوك يشرفون على الجامعات . ونتيجة لهذا ، كان يحدث أن يمنع الأساتذة من التدريس وتدان آراؤهم ومذاهبهم بين فترة وأخرى . ولكن ما يجذب الإنتباه هو درجة الحرية الكبيرة التي كان الأستاذ في القرن الثالث عشر يتمتع بها ، حتى في مجال اللاهوت والفلسفة . وكان النظام الذي يخضع له الأستاذ ويسمح بالسيطرة عليه مسألة محصورة في نطاق الجامعة . إذ كان زملاؤه ينافسونه دوما بغية الوصول إلى التسيز الفكري ، وأفضل مراكز الأستاذية ، فضلا عن إخلاص الطلبة والرسوم التي كانوا يدفعونها أحيانا . وكان أى شذوذ أو فكر ثوري يجد تحديدا قويا . كما أن كثيرين من الأساتذة كانوا أعضاء في منظمات رهبانية ، لاسيما من الدومينيكان والفرنسيسكان ، مما كان يؤدي إلى المزيد من التحكم في أعمالهم .

وانها خرافية تلك التي تقول إن غالبية طلاب الجامعات في العصور الوسطى كانوا متخصصين ويريدون أن يصبحوا من علماء اللاهوت . فالواقع أن نسبة الطلاب الذين كانوا يدرسون اللاهوت بين طلاب جامعات القرن الثالث عشر لم تكن تزيد عن النسبة الموجودة اليوم . فقد كانت أكثر كلية محببة في أوساط الطلاب هي كلية الحقوق ، وما زالت هذه الكلية تجذب اليوم عددا كبيرا ولنفس الأسباب . فقد كانت هي الطريق إلى الوظائف الكبرى في الكنيسة والدولة . ومن ناحية أخرى ، كانت دراسة اللاهوت ، على الرغم من إحتمال أنها كانت مجلة كملكة بين العلوم ، دراسة طويلة وصعبة ، ولا تتيح سوى القليل من فرص التوظيف بعد الحصول على الدرجة . وكانت حياة الطالب في العصور الوسطى صعبة على الدوام ، وبائسة إلى أبعد الحدود . فقد كان معظم الطلبة أبناء لأسر الفرسان الصغار ، الذين لم يكن بقدورهم أن يقدموا لأبنائهم سوى القليل عن طريق الإرث ، أو من يسكن المدن الذين كانت الجامعات بالنسبة لهم سبيلا للهروب من طبقتهم والدخول في خدمة الكنيسة أو الدولة .

وقد ساهمت ظروف الطلاب بما فيها من إحباط بسبب الأسعار المتهبة ، وعدم كفاية الطعام ، وتتوفر المسكن في المدن التي توجد بها الجامعات مثل باريس وأوكسفورد . كذلك كانت المشاجرات التي تتشبّه بين آونة وأخرى بين سكان المدن والطلاب ، بل وحوادث الشغب الواسعة النطاق ، نتيجة طبيعية لهذا . وكان المفروض أن يقوم الملك والأستاذ بحماية الطلاب من الإستغلال . ولكن هذا لم يكن يتحقق على الصعيد الراهن . وقد تأسست جامعة كمبرidge في مطلع القرن الثالث عشر على أيدي الأساتذة والطلبة الذين تركوا أوكسفورد تائفيًا بعد شغب عنيف جداً إندلع بين الطلبة وأهل المدينة . وفي غضون القرن الثالث عشر بدأ بعض المحسنين الأغنياء ، ومنهم روبير السوربوني Robert de Sorbon في باريس ، يشيدون بيوتاً جماعية أو كليات Colleges للطلاب . وفي أوكسفورد صارت الكلية أكثر أهمية في الحياة التعليمية في الجامعة . وكان من المتبع أيضاً في باريس تقسيم الطلاب إلى « أوطان » معينة وفقاً للإقليم الذي نزح منه كل فريق منهم . كان الطالب يجد دراسته طويلة وصعبة . وتكليف المعيشة مرتفعة ، والنظام الذي يخضع له صارماً . فلا غرابة في أنه كان يجد لتعاسته متৎساً في معاشرة المشر ، والمقامر ، فضلاً عن مشاجرات الشوارع بين الحين والآخر . ولا غرابة أيضاً في أن بعضًا من ألمع مفكري الحياة الجامعية في القرنين الثالث والرابع عشر كانوا رجالاً مشاغبين ذوي شخصيات مضطربة إلى حد ما .

كانت كلية الآداب تقدم الدراسات الأساسية في جامعات العصور الوسطى ، وهي الدراسات التي كان الطلاب يمضون بعدها بالسرعة الممكنة إلى دراستهم المتقدمة في القانون ، أو اللاهوت ، أو الطب . وعلى العموم لم يكن الأساتذة في كلية الآداب هم أفضل مفكري جامعات العصور الوسطى . إذ كان تناولهم للكلاسيكيات يفتقر تماماً إلى القيم الإنسانية التي وجدها هنا السالزيوري في الفنون الحرة . فقد كان هنا يخشى ألا تسود النزعة الإنسانية في ظل الجو الجدلية المسيطر على الجامعة ، وقد أثبتت التطورات التالية لدراسة الآداب الحرة صدق حدسـه . إذ كان المدرسون في القرن الثالث عشر ينشدون الحقيقة ، ولكنـهم لم يكونـوا يقدرون الآداب العظمى سـواهـ من حيث خصائصـها الجمالـية ، أو من حيث كونـها معلـماً للأـخـلاـقيـات . فقد كان المدرسون في كلية الآداب يتناولـون الكلاسيـكيـات بطـريـقة تـحلـيلـية للـفـايـة؛ كما كانت نـظرـتهم لـلنـصـوص الـقـديـمة تقومـ على أنها مصدرـ للمـعـرـفة يـنـبغـي أنـ يـخـضـع لـلـجـدـلـ . وكانـ من الـواـجـب تـشـرـيع الـبـنـاء الـلـغـويـ والمـجاـزـيـ ، ثمـ تـناـولـها بـطـرـيقـة مـنهـجـيةـ . ولـكـنـ مـدخـلـهم الـنـفـعـيـ المـحدـودـ لمـ يـتـركـ مـجاـلاً لـلـأـفـكـارـ أوـ الـقـيمـ الـتـيـ يـعـلـمـلـهاـ التـرـاثـ الـكـلاـسـيـكـيـ عـلـىـ

حد سواء . وكان العالم القديم لا يعني شيئاً بالنسبة لهم فقد كانوا مدركون في قرارة أنفسهم أنهم منفصلون عنه . كان الفكر في القرن الثالث عشر في أضعف مواقفه بسبب عدائه للتزعنة الإنسانية ، وعلى المدى الطويل قيس لها الفشل أن يكون ذا أهمية فائقة في ثقافة العصور الوسطى المتأخرة . وكانت حركة الحفاظ على التراث الكلاسيكي ، وهي المهمة التي اضطاعت بها المدارس الكنسية منذ القرن السادس ، تجري خارج الجامعات مرتبطة بالتراث الأدبي الرومانسي . فقد كان الشعراء الإيطاليون في أخريات القرن الثالث عشر ومطلع القرن الرابع عشر هم أصحاب الفضل في إحياء القيم الإنسانية ، وكانوا هم حقاً خلفاء هنا السالزبورى . وكانت عداوة الإنسانيين في عصر النهضة تجاه الجامعات ، على الرغم من أن معظمهم كانوا من خريجي الجامعات ، نتيجة معارضة الجامعيين للتراث الإنساني في القرن الثالث عشر .

كان المدرسيون يعتقدون أن منهجهم الجدل وحصيلتهم الكبيرة من التعليم المسيحي واليونانى تؤهلهم حل جميع المشكلات . فهم على سبيل المثال ، كانوا يكرسون وقتاً كبيراً ومناقشات طائلة حول ما إذا كان الرب يتوافق مع العقيدة المسيحية ، وحول ماهية « السعر العادل » الذى ينبغي أن تسمع السلطات الكنسية للتجار بأذهنه . وبينما استنتاج المدرسوں أن هناك قيوداً أخلاقية على المشروعات الرأسمالية ، فإنهم مع هذا كانوا يسمحون لأصحاب المشروعات بعائد مريح من استثماراتهم وأموالهم . وعلى صعيد الممارسة الفعلية كانت القيود المدرسية على الفائدة أو المكسب تلقى التجاهل والاحتقار من التجار والمصرفين .

وكان المطلب الخاص الذى كان المجتمع ، والكنيسة على نحو خاص ، يتطلبه من المدرسيين ، يقع في مجالات المنطق ، والميتافيزيقيا ، والمعروفة ، واللاهوت . فالمشكلات التي كانت قد طرحت جانباً من القرن الثاني عشر والتي صارت أكثر إلحاحاً وضفتها نتيجة لاستيعاب العلم الأرسطي ، والتعليقات والإضافات العربية عليه ، كانت هي المشكلات التي ترسست فيها قاماً المهارة الجدلية والقدرة العقلية الفائقة التي تغير بها المدرسيون في القرن الثالث عشر . ويتصف القرن كأنت هناك فوضى شديدة وتضارب بين الفلسفه واللامهويين لأن النظم العقلية المتنافسة والمتضاربة كانت تقف في وجه بعضها البعض . وكان ما يزال هناك أولئك الذين يؤيدون الفلسفة الأوغسطينية القديمة ومذهب الأقلاطونية المحدثة ، إلى جانب من يؤيدون الموقف الراقى القرى . وكان هناك أحد أساتذة كلية الآداب في باريس ، وهو سيرجييه البرابنطي Siger of Brabant الذي كان يناصر مذهب ابن رشد بعقلانيته الصارمة ، وإنكاره

للخلق من العدم وفردية الروح بشكل يتعارض تماماً مع المفاهيم الدينية المسيحية . وكان هناك راهب دومينيكانى ألمانى فى باريس ، اسمه البرتوس ماجنوس Albertus Magnus ، يحاول أن يبني موقفاً مسيحياً أرسطياً ولكن لم يحرز نجاحاً كبيراً .

وعند هذه النقطة ، بدأ دومينيكانى آخر فى باريس ، هو توماس أكويناس<sup>(٢)</sup> Thomas Aquinas (١٢٢٥ - ١٢٧٢) يبنى نظامه الخاص . وكان عمله الذى أكمله فى القرن الثالث عشر وأجمله فى كتاب « خلاصة اللاهوت Summa Theologica » نقطة تحول فى الفكر فى القرن الثالث عشر ، فقد كان طفرة بالغة الأهمية . ولكن كان معهراً ومشوشًا بقدر ما كان يرضى المثل العليا للمعاصرين . وليس هناك ما هو أبعد عن حقيقة ثقافة القرن الثالث عشر من أن نتصور أن الفلسفة التوماسية لقيت ترحيب الجميع باعتبارها الحل لمشكلات الكنيسة الفكرية . وربما تعتبر الكاثوليكية الحديثة أن الفلسفة التوماسية كانت هي الفلسفة الرسمية للكنيسة ، ولكن هذا بعيد جداً عن الموقف الذى كان سائداً في أيام سان توماس وعلى مدى القرنين التاليين . إذ كان الكثيرون يعتبرون أن توماس مفكر ثوري ، فلسفى ومغرض إلى حد كبير . ولكن أهمية عمله كانت محل الإعتراف منذ البداية حتى من جانب أولئك الذين إنتقدوها . لأنه كان قد أوجد نظاماً مضبوطاً ، هائلاً ومركباً ، وحادقاً ، مزج ما بين العلم الأرسطى والدين المسيحى بأكبر قدر ممكن من الكمال . وبقى السؤال مطروحاً ، على أية حال ، عما إذا كان هذا النظام يصلح فلسفياً أم أنه يلقى القبول من الناحية اللاهوتية .

ولم يزعزع أكويناس . ولم يُعَكِّرْ النقد الذى وجه إليه داخل جامعته أو خارجها صفوه المعتمد . ذلك أنه لم يواجه الهجوم من جانب بعض زملائه فقط ، وإنما أيضاً من جانب أسقف باريس ومن جانب أبرز فيلسوف دومينيكانى فى أوكسفورد . ولكن توماس يستمر فى تعاليمه وكتاباته ، وأخذ يضيف رويداً رويداً إلى بنية العقلى الذى قال مؤرخ الفن أيريون بانوفسكي Ervin Panofsky إنه يكشف عن كل خصائص الكاتدرائية القرطية . لم يكن

٢ - يرد ذكره فى بعض المؤلفات والترجمات العربية باسم توما الأكروينى ، ولكننا نرى أن من الأفضل دائماً أن يكتب الاسم كما ينطقه أبناء اللغة الأصلية .

عبداً أن أكونinas صار يعرف باسم « الدكتور الملائكي ». فشخصية توماس أكونinas ، التي تتميز بالثقة في النفس ، والصفاء ، والإعتدال في النقاش ، غالباً ما كانت تعتبر الشخصية النمطية لأستاذ الجامعة في العصور الوسطى : ولكن هذه الخصال هي التي جعلت منه الاستثناء الكبير بين الأساتذة . فمن ناحية كان تفوقه العقلي سبباً في صفائده ، ولكن يجب أن نعزى هذه الصفة أيضاً إلى سمعته الشهيرة وإلى خلفيته الطبقية أولاً وأخيراً . فقد كان توماس سليل عائلة ارستقراطية من نابولي ، وكان يرتكز في عمله الفكري على ثقة وطيدة بالنفس نابعة من كرامة المحتد .

ويمكن القول بأن فلسفة توماس أكونinas المسيحية قد تأسست على التناقض : فقد حاول أن يتوصل إلى معظم نتائج أوغسطين وماقالت به الفلسفة الأفلاطونية المحدثة باستخدام أكبر قد ممكن من علم ابن رشد ومنطقه . وكانت تلك مهمة جسورة تحف بها المخاطر ، ولا غرو أنه حير معاصريه ودوخهم بجسارتة وبالجهاز لهذه المهمة في كتاب منهجي ضخم . ويقوم الفرض الأساسي لتوماس على أن الفلسفة الأرسطية لاينبع أن تؤدي بالضرورة إلى الاستنتاجات التي إستقاها ابن رشد « الشارح » من أقوال أرسطو « الفيلسوف ». وعلى الرغم من أن ناقديه قد اتهموه ، دون وجه حق ، بأنه اقترب من الفلسفة الرشدية لأنه يستخدم العلم الأرسطي أساساً لفلسفته ، فإنه كان يريد أن ينفي إزدواج الحقيقة إلى قال بها المفكر العربي العظيم<sup>(٣)</sup> . فلم تكن هناك حقيقة في العلم وحقيقة أخرى في الدين : إذ كان من الممكن البرهنة على المذاهب الأساسية في المسيحية بالمنطق العقلي . وكانت معرفته الأرسطية هي التي أتاحت له أن يتوصل إلى هذا الاستنتاج . ويقوم نظامه العقلي كله على مبدأ أن

٣ - ينسب الرشديون اللاتين ، وهم علماء أوروبا الذين تأثروا بفلسفة ابن رشد ، إلى هذا الفيلسوف العربي أنه قال بالحقيقة المزدوجة ذات الوجهين ، يعني أن ما هو صادق في مجال الدين قد يكون خاطئاً في مجال الفلسفة . وعلى أساس هذا الاعتقاد نشب الخلافات حول موقف ابن رشد . انظر : Ara- R.R., 195. , in Ency. Brit. , II, 195.

وعن تلخيص موقف هؤلاء انظر : محمد عاطف العراقي ، الترجمة العقلية في فلسفة ابن رشد ، ص ٢٨٧ - ٢٩١ . ويرى الدكتور محمد عاطف العراقي أنه « من الخطأ الظن بأن ابن رشد قد تكلم عن العلاقة بين العقل والشرع حاصراً نفسه في دائرة الشرع ، أو واضعاً فكرة في قوالب جدلية ، بل معيناً لمبادئ عقلية برهانية يؤمن بها هو . وعلى هذا تكون نظرية التوفيق هذه نظرية تساؤق مبادئ العقل مساقة تامة ». (المترجم)

معرفتنا لاتأتى من المشاركة المنيعة للعقل في الأفكار الإلهية والخاصة ، كما تقول الفلسفة الأوغسطينية ، وإنما تبني أساسا من التجربة الشعورية . وبوصفه مفكراً أرسطيا ، فإنه لم يكن يستطيع تقبل النظرية الأفلاطونية عن الأشكال : لأنها لم تكن نظرية علمية في رأيه ، وأية فلسفة مسيحية تقوم على هذه المعرفة الزائفة لابد وأن تفشل كما فشل الواقعيون في القرن الثاني عشر في مواجهة الهجوم الرمزي . وعلى أية حال ، فإذا كان أصل المعرفة الإنسانية في الحواس ، فإن الأبنية الفكرية سوف تقوم على أساس سليم ، ويمكننا بذلك أن نغضي بالعقل لكي نتأمل طبيعة الحقيقة . وهكذا يصل أكوبناس إلى الاستنتاج الذي يمكن أن نصفه بأنه « واقعية معتدلة moderate realism » ولكنها يتوصل إلى هذه الواقعية المعتدلة من نقطة انطلاق أرسطية لا أفلاطونية . وقد اعترف أن هناك مناطق نهائية في العقيدة المسيحية لا يستطيع العقل أن يتغزل فيها ؛ فمن المستحيل البرهنة على معجزة تجسد المسيح أو الثالوث . ولكن يمكن البرهنة العقلية على وجود الله وجود الكثير مما ينسب إليه . وقد طرح أكوبناس خمسة براهين على وجود الله ؛ وتقوم على أساس من الجدل الأرسطي عن وجود العلة الأولى . ولا يمكن أن تكون هناك لنهائية في السببية ؛ وإنما لابد أن يكون هناك محرك أصلى ثابت ، هو الذى قال عنه أكوبناس أنه الله . ويعنى في الجدل بحيث يتعرض لكثير من الشكوك حول هذا الموضوع لكي يصل إلى الله باعتباره كاملا ، عليما ، قادرًا على كل شيء ، وحرًا . وعلى نفس المنوال يضع أكوبناس من السببية الأرسطية من خلال الجدل المنطقى لكي يبرهن على المخلق من العدم ، ومن علم النفس الأرسطى يعنى إلى الروح الإنسانية ، ومن الأخلاق الأرسطية يعنى إلى الفضيلة المسيحية .

كان أكوبناس يعتقد أنه اتعرّب جداً من المبادئ النهائية لتعاليم أوغسطين . وقد توصل إلى ذلك عبر طريق جديد ؛ وهو طريق الأفلاطونية التي أحelaها محل العلم الأرسطي . وينقسم نقاد الفلسفة التووماسية إلى طائفتين : الرشديون ، وغيرهم من يدرسون أرسطو وزعموا أن توماس أساء استغلال مؤلفات الفيلسوف وأنه أنحرف بالسببية الأرسطية والمنطق الأرسطي . وقد أنكر أولئك الذين يأخذون بالمذهب الأفلاطوني الجديد والفلسفة الأوغسطينية أنكررا أنه توصل إلى الألوهية الأوغسطينية على الإطلاق . وإنما زعموا أن توماس قد زل في القدرة الأرسطية . وقالوا إن الألوهية عند توماس ميكانيكية آلية وليس قادرة حرة – فالرجل إله وليس المسيح . كما أدعوا أن الكون الذى نظمته التووماسية يقوم على أساس رفض أوغسطين

في سبيل أرسطو . كما زعموا أن توماس قضى على التفرقة بين وجهة النظر العالمية الأغريقية ووجهة النظر العالمية المسيحية ، وهي التفرقة التي كان أوغسطين قد أرسى دعائهما . فقد كان أوغسطين قد أكد على تفوق الإرادة على العقل ؛ ولكن توماس حقق عالمه المنظم بأن أحض الإرادة لتفوق العقل .

وكانت آخر الإتقادات التي وجهت إلى التوماسية هي تلك التي وجهها الفلسفه الفرنسيسكان ، الذين كانوا قد بدأوا يسيطرؤن على كلية اللاهوت في أكسفورد عند موت أكييناس . فقد كان معاصرًا لتوماس الفيلسوف الإيطالي بونافنتيرا Bonaventura ( ١٢٢١ - ١٢٧٤ ) ، الذي كان هو أيضًا رئيس جماعة الأخوة الصغار ( الفرنسيسكان ) . وقد نشر مقالة كبيرة أعادت تأكيد الموقف الأفلاطوني - الأوغسطيني في مواجهة الفلسفة الأرسطية الجديدة . وفي نظام بونافنتيرا ترتبط النظرية الأفلاطونية الواقعية ، التي تقول بأن الكليات هي التي توجد المادة ، ارتباطاً قوياً بلاهوت أوغسطيني يتتسق مع رؤية أتباع سان فرنسيس . فتفرق الحب ، والإرادة على العقل عاد ليتأكد من جديد ، كما تأكدت جلالة الرب ورحمته في مواجهة الألوهية الآلية عند أرسطو .

كانت محاولة بونافنتيرا لطرح صياغة فلسفية للمثال الفرنسيسكان تعبيراً عن تيار كبير معاد للتفكير في القرن الثالث عشر ، وهو تيار لم يتم على التمسك بهدوئه طويلاً في مواجهة مضامين ومدلولات الفلسفة التوماسية . فقد أعادت الفرنسيسكانية إلى رحاب الكنيسة تيار التدين الذي كان قد فاض خارج الصفاف الكنسية في القرن الثاني عشر مهدداً بتدمير تفوق وسيادة السلطة الكنسية . ولكن إذا كان التدين قد اعترف مرة أخرى بسلطة الكنيسة ، فإنه مع هذا كان ما يزال يحمل مفهوماً محدداً للغاية عن الرب ، ولم يكن هو ذلك المفهوم الذي ظهر في كتاب خلاصة اللاهوت Summa Theologia . وحتى عندما كتب توماس ترنيمة عن جسد المسيح Corpus Christi . كانت احتفالات من النمط القديم « بالآب الدائم ، والابن الذي يحكم في العلياء مع الروح القدس التي تبشق من كليهما بشكل أبيد وحالد » . وكانت روح الترنيمتين الفرنسيسكانيتين الكبيرتين في القرن الثالث عشر ، واللتيننظم أولهما جاكوبون ديتوسى Jacopone de Todi بعنوان Sabat Mater ، ونظم الثانية توماس سيلانو Thomas Celano بعنوان Dies Trae ، تختلف عن روح ترنيمة توماس أكييناس اختلافاً كبيراً . إذ أن هاتين الترنيمتين توضحان سوية الموضوعين التوأميين في وجهة النظر الفرنسيسكانية العالمية : أي الحب الديني وجلاله الرب :

أنت أيتها الأم ، يانع المحب  
إلمسي روحي في عليائك  
واجعلني قلبي يتواافق معك !  
 يجعليني أشعر بما كنت تشعرين  
واجعلني روحي تخلق وتذوب  
في حب المسيح سيدى .

\* \* \*

لقد رحت أيها الرب ، ونعم نخالك بعيث أنا  
نحتسي منك بك  
ويجناحي حمامتك أنت  
نطير إلى رحاب الحب

في منتصف القرن الثالث عشر اتضح تماماً تأثير الحركة الفرنسسكانية من خلال الشعبية الهائلة التي كان يتمتع بها مذهب ذلك الرجل الفقير القادم من آسيس (فرنسيس) ، كما تصفت الحكايات المعروفة باسم « الزهور الصغيرة » وهي حكايات تتضمن طابع السيرة والأسطورة معاً ، وقد ذاعت عقب موت فرنسيس مباشرة ، وفي قوالب كثيرة مختلفة . كذلك تكشفت أهمية الحركة الفرنسكانية من خلال المفكرين الالاعين الذين اجتذبهم ، على الرغم من أن سان فرنسيس نفسه كان يعارض التعليم على اعتبار أنه غواية خطيرة . وبحلول سنة ١٢٧ بدأ تشهد بروز مجموعة من الفلاسفة الفرنسكان الذين كانوا قد بدأوا يصوغون معارضتهم لما يقوم به الدومينيكان من خلط بين العلم والدين . وبعبارة أخرى ، كان ثمة انقسام خطير قد بدأ يحدث في عالم الفكر المنهجي في القرن الثالث عشر .

وتبدو البداية الغامضة للعلم الحديث وكأنها نrix من أفراد الفكر الفرنسكانى في القرن الثالث عشر . ويبدو الموضوع أكثر غموضاً بسبب افتقارنا إلى إجماع الآراء حول طبيعة العلم الحديث الأساسية . فهل يمكن تعريف العلم بأنه ملاحظة طبيعية ؟ هذا تعريف غامض للغاية

٥٩٠

يعجز عن تقييم العامل الجديد الذي يفصل العلم الحديث عن العلم القديم . فهل هو الخاصية الكمية للطبيعة ، أى التعبير عن الظواهر طبيعية في مصطلحات رياضية ؟ يبدو هذا تعريفاً جيداً ، لو لا حقيقة أن الرياضيات لا تصدق على الطبيعة في بعض الأحيان : ذلك أن الرياضيات تحدد العلاقات التي لا توجد في الطبيعة دائماً . وقد يمكن للإنسان أن يعرف العلم الحديث من خلال المنهج التجاري . وهناك ، على أية حال ، بعض الفموض حول طبيعة المنهج التجاري على الرغم من أنه يمكن القول بأنه يتعلق بالمنطق الاستقرائي إلى حد ما .

وأيا كان التعريف الذي نعتبره تعريفاً صحيحاً لطبيعة العلم ، فإن مؤلفات أسف لنكولن روبرت جروستست Robert Grosseteste ( ١١٧٥ - ١٢٥٣ م ) ، وحامى الفرنسيسكان الإنجليز ، ومؤلفات الراهب روجر باكون Roger Bacon ( ت ١٢٩٢ ) يمكن أن ينسحب عليها هذا التعريف ففي كلتي الحالين كان ثمة مكسب للمعرفة الجديدة من خلال الملاحظة في ميادين البصريات والفلك ، حيث كانت المعدات المطلوبة قليلة مع قدر ضئيل من فهم المنهج الاستقرائي والمنهج الاستنباطي . فقد أكد جروستست على الحاجة إلى التعبير عن الظواهر الطبيعية في ضوء النسب الرياضية . وقد فتحت العلوم الرياضية العربية التي غزت أوروبا أبواب البعد الرياضي في الفكر الإنساني أمام المفكرين الأوروبيين للمرة الأولى . وفضلاً عن ذلك تميز كتابات باكون بنغمة من البرأة الفكرية والاستقلالية التي يمكن ربطها بالموقف العام للعلماء المحدثين . والسؤال الهام الذي ييرز من ثانياً مؤلفات هذين الرجلين هو : لماذا جاءت الخطوات الأولى صوب العلم الحديث من الفرنسيسكان ولم تكن نتاجاً للحركة التوماسية ؟ من ناحية ، تكمن الإجابة في طبيعة الفلسفة الأرسطية ، ومن ناحية أخرى ، تجدوها في الاتجاهات التي اتخذتها الحركة الفكرية الفرنسيسكانية . إذ كان العلم الأرسطي هو أفضل العلوم المعروفة في العالم حتى ذلك الحين ، وهذا هو مادفع توماس إلى التفكير في إدماجه في الدين المسيحي . ولكن بما أن هذا العلم كان قائماً على أساس من السببية الاستنباطية على مقدمات منطقية ، فإنه كان طريقاً مسدوداً أمام محاولات توماس . وكان باكون هو أول من أدرك ذلك بوضوح . وبهذا المزج بين العلم الأرسطي والدين حول توماس العلم إلى نظام مغلق لا يمكن أن يتحرك في اتجاهات جديدة . وربما كانت الحركة الفرنسيسكانية ، بتدينيها العاطفى ، تبدو نقطة بداية غريبة للعلم ، لكنها كانت ذات خصائص معينة أثبتت جدواها في هذا السبيل . وكان أفلاطون هو الذي قال بأن الكون يعمل في ضوء أشكال

تناسب تناسباً رياضياً مثالياً ، والضوء الأفلاطوني الأول كما عبرت عنه كتابات جروستست، هو الذي قاده إلى نظريته عن المدلول الكمي للطبيعة . أما باكون ، الذي كتب بعده بقليل ، فكان متأثراً بالثورة الفرنسسكانية ضد الأرسطية ، وهي الثورة التي كانت تهدد في العقود الأخيرة من القرن الثالث عشر ، بانفصام كاتدرائية الفكر المدرسية .

## ٢ - السلطة الأخلاقية للدولة :

أدت محاولات سان توماس ، لوضع جميع مشكلات العقل الإنساني في إطار نظام مضبوط ، إلى قيامه بتطوير نظرية فلسفية كانت على درجة من الجسارة والأهمية تعادل جسارة وأهمية فلسفة وآرائه اللاهوتية . وكما اصطدم بالتراث الأفلاطوني للعصور الوسطى الباكرة في تفسير للطبيعة الإلهية ، فإنه أوجد ثورة في مجال الفكر السياسي أيضاً . ففي العصور الوسطى الباكرة كان الفكر السياسي محكوماً بعدها، أوغسطين للدولة وإنكاره للخاصة الأخلاقية المستقلة للسلطة السياسية . فقد كانت الفلسفة الأوغسطينية تضع الإرادة فوق العقل ، بخلاف التعاليم الأرسطية : كذلك كانت الأوغسطينية السياسية تنفي وجهة النظر الإغريقية عن الدولة ككائن أخلاقي وجوده ضروري لتحقيق الطاقات الإنسانية الكامنة. إذ لم يكن الإغريق يستطيعون الإقتناع بأن الإنسان يمكن أن يعيش بمعزل عن الدولة ، ولكن أوغسطين كان يرى أن المهم هو الرجل الداخلي ، وليس الرجل الاجتماعي . كما أن العلاقة بين الروح الإنسانية والله القوى هي فقط التي تجعل للحياة الإنسانية معنى . وكان أوغسطين يرى أن الدولة ، بحد ذاتها ، مجرد مجموعة من اللصوص . ليست لها أية صفة أخلاقية ، كما أن الدولة لا تكتسب أية سجايا أخلاقية سوى بقدر ما تمضي في سبيل تحقيق أهداف مدينة الله . وحين تحولت الأوغسطينية إلى مذهب أكثر تحديداً ، صارت هي النظرية السياسية للكنيسة فيما قبل القرن الثاني عشر ، وهي نظرية كانت تجعل من الدولة خادماً للكنيسة ولم تعط للدولة من الصفات الأخلاقية إلا بقدر خضوع الملكية نفسها لمطالب وأوامر السلطة الكنيسة والبابوية على وجه الخصوص ، وقد وصلت الأوغسطينية السياسية إلى أكمل شكل لها في الجوانب الشورية للمذهب الجيلازى ، وهبة قنسطنطين ، وتصريحات جريجورى السابع . وفي القرنين الثاني عشر والثالث عشر حافظ رجال القانون الكنسى ، العاملون تحت حماية البابوية، على هذه السلطة النظرية السياسية في صياغة جديدة ممثلة في مذاهبهم القانونية عن السلطة البابوية المطلقة .

ولكن تدعيم السلطة العلمانية في المجتمع على الصعيد الواقعي ، ويشكل مطرد ، جاء مناقضاً لتراث السلطة الكنيسية . ومنذ منتصف القرن الثاني عشر بدأ تيار جديد في الفكر السياسي بين كبار مفكري أوروبا يطفو على السطح رويداً رويداً ... ودون التخلص عن نظرية السمو النهائي للكنيسة ، تمت محاولات لصياغة نظرية الدولة يمكن أن تتوافق بشكل أكثر واقعية مع الظروف الاجتماعية الفعلية ، تكون فيها الحكومة الملكية ضرورة لاغنى عنها . وقد خطأ هنا السالزيوري ، وأتو الفريزي ، في القرن الثاني عشر ، الخطوات الأولى في هذا الاتجاه الجديد ، ويقى على توماس أن يصرخ الاتجاهات الفكرية الجديدة في القرن الثاني عشر في مذهب محمد ، مثلما فعل في مجالات الفكر الأخرى .

وكما كان الحال في أعماله الفلسفية واللاهوتية ، وجد توماس في العلم الأرسطي منطلقاً لمذهب السياسي . إذ كان تأثيره بكتاب « السياسة » لأرسطو يعادل تأثيره بما كتبه في الميتافيزيقا ، والمعرفة ، والأخلاق . وعليه فإنه كان مستعداً لتقبل وجهة النظر الإغريقية عنضرورة الأخلاقية للدولة ، ولتقدير مذهب أرسطو القائل بأن الإنسان كائن سياسي يمكن أن تتحقق قواه الكامنة في مجتمع سياسي . وهكذا كان مذهب أكونيناس السياسي ثورة ضد تراث الأوغسطينية السياسية ، واستعادة للرؤية الإغريقية عن المضمن الأخلاقي لسلطة الدولة . ولكن له يكن يريد الإطاحة بما توصل إليه آباء الكنيسة . مثلما حاول في مؤلفاته اللاهوتية حين رفض الأوغسطينية روحها ومنهاجاً ، وإنما كان يريد أن يتوصل في الفكر السياسي إلى نقطة لا تبعد كثيراً عن التراث الأوغسطيني ، وتستفيد ، فقط ، من حقائق العلم الأرسطي . وبعبارة أخرى ، كان توماس أكونيناس يريد أن يحافظ على الخاصية الأخلاقية للدولة كما يقول بها أرسطو إلى جانب الاحتفاظ للكنيسة بالسمو النهائي في المجتمع . وقد حاول توماس هذا المزاج الاستفزازي الجسور بين القديم والمحدث في فكر العصور الوسطى السياسي من خلال فلسنته القانونية . فقد أكد أن قانون الدولة يجب أن يتتوافق مع القانون الطبيعي ، الذي هو إنعكاس للقانون السمالي ، وحين يتتوافق القانون الطبيعي للدولة بهذه الطريقة مع قانون الله ، تكون خاصيته الأخلاقية كاملة مطلقة . وبهذا المذهب القانوني كان أكونيناس يظن أنه أعطى للسلطة السياسية خاصيتها الأخلاقية الضرورية ، كما أنه أخضعها في الوقت نفسه لوكالة الكنيسة عن الإرادة الإلهية . وكان يعتقد أنه اعترف بقيمة الزعامة العلمانية في المجتمع المسيحي ، وحافظ على ذلك على المذهب الجيلازى التقليدي .

كان هذا التوازن الهش ، والمزج الواهى بين السلطة الكنسية والسلطة العلمانية فى النظرية السياسية التى وضعها توماس أكوبناس ، يتناغم مع طبيعة العلاقات بين الملكية والكنيسة فى منتصف القرن الثالث عشر من عدة وجوه . ولاشك فى أن حقائق الحياة السياسية قد شجعت أكوبناس على أن يصرخ هذه النظرية التى يتخلل فيها عن الرؤية الأوغسطينية للدولة؛ فإن ما كان يجرى فى إنجلترا ، وفرنسا ، وألمانيا فى أيامه كان يبدو منسجماً مع فلسنته السياسية بشكل ملحوظ . فقد كان الملك الإنجليزى ، هنرى الثالث ، رجلاً قديساً طبعاً استمر على نفس الموقف الودي الذى كان أبوه الملك جون قد أجبر على اتخاذة تجاه الكنيسة فى السنوات الأخيرة من حياته . وفي باريس نفسها تأكيد المذهب التوماسى فى شخص لويس التاسع وموقفه، فقد بدا هذا الملك فى ناظري توماس وكأنه تجسيد لمثاله السياسى . فقد ذاع صيت لويس بسبب الحملة الصليبية التى ضحى فيها بنفسه ، ويسبب اضطهاده للهراطقة ، وكراهيته لليهود . وتكتشف الصورة الشعبية للملك فى سيرته التى كتبها أحد نبلاء شمبانى البارزين ، وهو أمير جوانفيل ، وهى أول سيرة ملكية يكتبها رجل علمانى فى العصور الوسطى . وفي قصة جوانفيل عن لويس ، يبدو الأخير رجلاً قديساً ، ولكنه شجاع ليس له من طموح سوى خدمة الرب ورفاهية شعبه . فهو يتحمل ، دونما شكوى، معاناة كبيرة أثناه حملته المنكرة على مصر ، ويقضى نحبه فى تونس شهيداً ، وهو يحاول مثل سان فرنسيس ، تنصير المسلمين . وفي فرنسا يتحمل لويس ، دونما تذمر ، المعاملة السيئة من أمد حين كانت هي الوصبة على الملكة ، ويتجاهل عن عصيان الأمراء المشاغبين دون أن يفكر فى الانتقام . وهو يصر على أن حكومته تحقق أسمى مثل العدالة المسيحية ، ولكن يؤكد هذا يجلس الملك تحت شجرة بلوط ويفصل بنفسه فى القضايا التى يرفعها إليه رعاياه، المحبون له . لقد كان الدكتور الملائكي ( توماس أكوبناس ) والملك القديس ( لويس التاسع ) متعاصرين تقرباً ، وكانت هناك حركة قوية فعلاً لتقديسهما قبل موتهما . لقد كان سان لويس يبدو وكأنه التطبيق الحى للتوماسية السياسية .

وقد تأكيد مثال أكوبناس عن العلاقات بين الكنيسة والدولة بطرق أخرى أيضاً . فقد شن الإمبراطور فردرريك الثاني حرباً ضد البابوية فى إيطاليا ، ولكن البابا خرج ظافراً من هذا الصراع ، وخلال حياة أكوبناس ، أزيحت أسرة الهوهنتشاوفن المتمردون الطغاة من على وجه البسيطة ، وسلم البابا أملاكهم إلى الأخ والملك المسيحي المثالى لويس التاسع . كما أن

التدخل بين السلطة البابوية والسلطة الملكية قد تكشف بوضوح خلال القرن الثالث عشر في منع الحكومات الملكية نصيبياً من الضرائب الكنسية ، عندما يقوم الملوك بعمارات تحبسها البابوية وتحث عليها . وقد تجلى هذا واضحاً أيضاً من خلال تزايد التدخل البابوي في التعيينات الكنسية في شتى أرجاء أوروبا على أساس من سوابق القانون الكنسي . وفي سبيل الحفاظ على سيطرتهم الكاملة على المناصب الكنسية ، وجد الحكام العلمانيون أن من المفيد لهم أن ينحرموا البابا حق تحديد ووضع « شروط » ملء بعض الوظائف الكنسية داخل مالكهم .

وهكذا بدت فلسفة توماس السياسيّة تعبيراً عن الوفاق السياسي الجديد في الحياة الأوروبية وجاّمت تكميلاً لأعمال إنوسنت الثالث خلال نصف قرن بعد وفاته ، على الرغم من أنها كانت فلسفة ثورية استفزازية في بعض جوانبها . فقد قام خلفاً لها البابا بواصلة العمل بسياسته ، ومنهم جريجوري التاسع ( ١٢٤١ - ١٢٤٧ ) ، وإنوسنت الرابع ( ١٢٥٤ - ١٢٦٣ ) اللذان كانوا ياثلان إنوسنت الثالث من حيث دراستهما القانونية ، وتجربتهما الدبلوماسية والإدارية ، ودفعهما المستمدتين عنصال البابوية . وقد أحجزا بعض الانتصارات المدوية ، وتمكنوا بشكل عام من تقوية صرح البابوية الذي كان إنوسنت الثالث قد شيد . وعلى أية حال كانت هناك نواحي معينة في علاقة البابوية بالملكيّات الإنجليزية ، والفرنسية ، والألمانية ، وجدتها البابوية مزعجة في حياة توماس أكونيناس ، وسان لويس ، ولم يكن الوفاق السياسي الجديد ، الذي كان مؤثراً إلى حد كبير ، خالياً من نواحي القصور الفاتحة وأوجد الضعف الخطير ، فقد كانت هناك خلافات بين النظام التوأماني وحقائق الحياة السياسية لم يكن بوسع الدكتور الملائكي أن يستوعبها وهو قابع في موقعه الممتاز في جامعة باريس . إذ كانت هناك تغيرات تجري في المؤسسات والأيديولوجية التي قامت عليها ملكية القرن الثالث عشر ، وهي التغيرات التي لم تكن أهميتها قد اتضحت تماماً حتى العقود الأخيرة من ذلك القرن .

كان الموقف السياسي الإنجليزي ، منذ السنوات الأخيرة من عهد الملك جون ، مثيراً لسخط البابوية على نحو خاص ، إذ كان قد تم إخضاع الملك الإنجليزي ، ولكن ما كان يغير الكرادارلة الإيطاليين وبضايقهم هو اكتشافهم أن السلطة الملكية لم تعد تتحكم في الحياة الإنجليزية . فقد كان للبابوية آنذاك فضل إقطاعي هو الملك الإنجليزي ، ولكنه كان عاجزاً عن فرض النظام داخل وطنه . وبدلًا من ذلك كان البارونات الإنجليز ، بتشجيع ومساندة بعض رجال الكنيسة ، يضرمون نار التمرد والعصيان بفرض إحكام السيطرة على حكومة الملك . وروجوا

لنظريات قانونية تخضع الملك لسلطة القانون الذي لا يمكن تغييره دون موافقة «مجمع الملكة» ، كما كانوا يزعمون . وكانت أرباء هذه التجارب السياسية والأفكار الدستورية تبدو غريبة على مسامع زعماء البلاط البابوي الذين التصقوا بالتراث الرومانى - الكنسى عن السلطة المطلقة . ولم تكن هذه مجرد صدمة لمشاعر الكرادة وأفكارهم عن النظام الصحيح ، وإنما كانت أيضا خطراً يهدى سلطة الملك ( الفصل البابوى ) ، ومن ثم فهو يهدى التدخل البابوى في المجئرا بطرق غير مباشر . ونتيجة لهذا ، وعلى مدى ستين سنة بعد خضوع الملك جون للبابوية ، ظل البلاط البابوى يساند السلطة الملكية في المجئرا ويمارس التجارب والأفكار الجديدة فى مجال الدستور ، مما كانت له نتائج بالغة الأثر على العلاقات البابوية الإنجليزية .

وفي سنة ١٢١٤ لقى جون هزيمته الثانية ومهنته الكبرى على يد عدوه اللدود فيليب أوغسطس ملك فرنسا ، إذ كان قد تحالف مع قريبه أوتو الرابع لشن هجوم على جهتين على مملكة آل كابيه . وكان المفترض أن يأتي أوتو من ألمانيا عبر الفلاندرز ، أو عبر الطريق الذى كان على الجيوش الألمانية أن تعتاده فى القرن التاسع عشر والقرن العشرين ، على حين يندفع جون من بواتو Poitou فى حركة طريق كبيرة . وأحرز جون بعض الانتصارات الأولية ، ولكنه لم يلبث أن أنهار تحت وطأة إحدى نوبات الإحباط التى كانت تعتريه . وظل بلا حراك على حين جرد فيليب معظم جيشه ضد أوتو وألحق بالإمبراطور الألماني هزيمة نكراء فى بوفينيس . هذه الكارثة العسكرية الثانية كانت إشارة لبلورة عصيان البارونات ضد سلطة آل أنجبور فى إنجلترا . وكان جون قد دأب منذ زمن طويل على استغلال حقوق القاج : مثل ضريبة الاقطاع ، والخدمة العسكرية ، والبدل النقدي بطريقة قاسية للغاية لكي يزيد من دخل الملكية عن طريق الضرائب . وكانت حكومة جون تواجه ضغطاً هائلاً : فقد كان لدى الملك جهاز إدارى ينمو بإطراط ، كما أنه كان مشغولاً فى مغامرات عسكرية ودبلوماسية بعيدة المدى . وبمح التطور فى مجال التسلح ، مثل الدروع المعدنية الثقيلة وغيرها من جوانب التحسين فى التكنولوجيا العسكرية ، فقد كانت نفقات الحرب تتزايد باستمرار ، وعلى أية حال ، لم يكن زعماء البارونات متلاطفين مع جون فى ورطته ، إذ لم يكن لديهم استعداد لدفع الضرائب الباهضة لتأييد ملك فاشل فى ساحة الوجى ، جعلهم يخسرون أراضيهم فى نورماندى ، كما أنه أفسد ساحات القضاء فى البلاد لاستصدار أحكام ضد عائلات البارونات الذين كان يشك فى ولائهم لأسباب تافهة ، أو دوافع سبب فى كثير من الأحيان . فضلاً عن أن الملك كان قد

لدى الهزيمة والإمتحان على يد البابا ، كما أنه دخل في علاقة تبعية للبابا ، وهو الأمر الذي كان منعطفا خطيراً في العلاقات الإنجليزية - البابوية منذ زمن وليم الفاتح .

كانت غالبية البارونات الكبار ، بقيادة بعض العائلات الشمالية التي عانت بشكل خاص من الإجراءات الفاسدة في المحاكم الملكية ، قد أعدوا العدة لأول عصيان حقيقي ضد الملك في إنجلترا منذ الغزو النورمانى . ويبدو أن الحركة البارونية كانت ذات أهداف محددة وأعية حددها لها ستيفن لامبتون كبير أساقفة كانتربروي الذى كان أبعد ما يكون عن التزلف إلى البابوية ، كما كان متوقعاً ، وإنما صار رجلاً ذا موقف مستقل وقوى . وقد تسق ستيفن موقف الكنيسة الإنجليزية مع الزعامات العلمانية في الشكل الذى عرف فيها بعد باسم « جماعة الملكة الإنجليزية » . متجاهلاً بذلك حقيقة أن الملك جون هو الفصل الإقطاعي للبابا . ويبدو أن ستيفن هو الذى اقترح على البارونات أن يصوغوا شكاواهم في شكل « وثيقة عظمى » أجبروا الملك على الموافقة عليها وختمتها في سنة ١٢١٥ م . وكانت السابقة التي صاغ ستيفن على نسقها « الميثاق الأعظم » Magna Carta هي وثيقة تتوسيع هنري الأول والوعود إلى قطعها على نفسه في هذه الوثيقة تجاه الكنيسة والشعب في سنة ١١٠٠ م . ويتضمن الميثاق الأعظم Magna Carta قائمة طويلة بحقوق البارونات والإمتيازات التي وعد الملك بعدم انتقادها . وبطبيعة الحال ، كان الميثاق وثيقة في صالح طبقة البارونات ، ولكن هذه الطبقة زعمت أنها تتحدث نيابة عن « الشعب الإنجليزي بأسره » . وقد وضع « الميثاق الأعظم » قيوداً صارمة على السلطات المالية للملك : وقد حذفت قيود كثيرة منها في الإصدار النهائي للميثاق على يد هنري الثالث سنة ١٢٢٥ . وعلى أية حال ، فإنه لأمر بالغ الأهمية أن البارونات لم يحاولوا تدمير النظام العام القانوني الذي كان هنري الثاني قد أحكمه ، كما أنهم لم يحاولوا أن يستعيديوا للمحاكم الإقطاعية الخاصة ما كان لها من سلطات واحصاصات انتزعتها منها المحاكم الملكية . كذلك لم يحاول أحد من كبار النبلاء أن يحصل على تنازلات خاصة له ؛ فقد كانوا يتحدثون كمجموعة تختلف حرباتهم من مكان آخر في سائر أرجاء المملكة . لقد كان هذا ناتجاً لمائة وخمسين سنة من الحكم المركزي القوى في إنجلترا أدى إلى توحيد البلاد لدرجة أن كبار الأمراء المحليين لم يكونوا يقدرون على تصور حرمان أنفسهم من الإدارة الملكية والقانون الملكي الكفاء ، على الرغم من أنهم كانوا يريدون تغيير السلطة الملكية . بل إنه حتى لم يرد بخاطرهم أن يقيموا إمارات تتمتع بالحكم الذاتي .

وأهم ما في الميثاق الأعظم Magna Carta يتمثل في النظرية القانونية التي تمجدها العبارة القائلة بأن على الملك أن يراعي « قانون الأرض » ، وأنه لا يستطيع أن يتصرف ضد

أحد دون اللجوء للإجراءات الواجب اتخاذها في القانون العام ... وإذا رغب الملك في أن يفعل شيئاً يتخطى قانون الأراضي السادس ، مثل فرض ضريبة جديدة ، فإنه لا يستطيع أن يفعل ذلك إلا بموافقة مجموع الأمة . وهكذا أعاد الميثاق الأعظم تأكيد المبدأ الدستوري الجرمانى الذى أدمج فى القانون العام : وعلى حد تعبير أحد كبار القانونيين الإنجليز فى القرن الثالث عشر « فى العجلترا حكم القانون لا الإرادة » . ولأن الميثاق الأعظم يغير عن فكرة سمو القانون فوق الإرادة الملكية ، فقد صار بشارة صيحة تنبيه هامة لأجيال الإنجليز اللاحقة فى نضالهم ضد السلطة الملكية . وإبان القرن الثالث عشر والقرن الرابع عشر كان السخط والغضب الناجم عن استبدادية سلطة الحكومة الملكية يعبر عن نفسه في المطالبة بالتأكيدات الملكية للميثاق الأعظم . وقد رأى رجال القانون العام الإنجليز في القرن السابع عشر أن الميثاق الأعظم قلعة تحمى الحرية الإنجليزية في مواجهة الطغيان الملكي ، بل إنهم قالوا إن الميثاق الأعظم أكد المحاكمة عن طريق المحلفين بمعنى الكلمة . وعلى الرغم من أن نظام المحلفين الذين يصدرون الحكم لم يكن قد تطور فعلاً حتى أواخر القرن الثالث عشر نتيجة لتحرير مجمع اللاطيران الرابع للمحنة كطريقة للتحقيق ، فإن التفسير الذي صدر في القرن السابع عشر للميثاق الأعظم لم يكن تفسيراً عبثياً كما قال كثيرون من النقاد المحدثين . فالذهب الأساس في الميثاق الأعظم هو أن الملك لا يستطيع أن يتصرف حيال أي فرد حر في مملكته سوى باتخاذ الإجراءات الواجبة في القانون العام السادس أياً كانت مؤسساته .

والعبارة الأخيرة في الميثاق الأعظم تزيد قيام البارونات بالتمرد العام *diffidatio* ضد الملك وعصيانه إذا لم يف بوعده . وسرعان ما توفر للبارونات السبب اللازم لتنفيذ هذا الشرط . فقد جلب الملك جون إلى البابا إنوسنت الثالث ، سيد الإقطاعى ، لكنه يحله من إيمانه التي قطعها على نفسه للبارونات ، والتي زعم أنها كانت على كره منه ، وسرعان ما استجاب البابا الذي لم تكن تروق له المدلولات النظرية في الميثاق الأعظم ، كما أنه لم يكن راغباً في أن يقلل من سلطة الملك الإنجليزي . بل إن إنوسنت وبخ المنجبتون على صياغة الميثاق وأوقفه عن ممارسة مهام منصبه . وحمل البارونات السلاح ضد الملك وطلبوه من ابن فيليب أوغسطس أن يساعدتهم ، ولكن موت جون يسر السبيل لإعادة إقرار السلام بين الحكومة الملكية والأمراء . إلا أن هنرى الثالث ، ورث جون ، لم يكن أكثر مجاحداً منه في ممارسة السلطة الملكية . وبعد أن وصل إلى السن القانوني في عشرينات القرن الثالث عشر تولى الكوارث ، الواحدة تلو الأخرى ، لتدمير علاقاته مع زعماء المجتمع في المملكة ، حتى قام مؤتمر من

البارونات في سنة ١٢٥٨ بانتزاع سلطة الإدارة الملكية ، وفي سنة ١٢٦٤ حاول هنري أن يستعيد السيطرة المباشرة على الإدارة الملكية ولكنه هزم في معركة أمام البارونات ووقع في الأسر .

كانت الأزمة الدستورية في عهد هنري الثالث نتيجة لضعفه كملك ولتطور الأفكار الدستورية الواردة في شروط الميثاق الأعظم . كان هنري رجلا مخلصا للغاية وهذا ذوق جمالي . وكان هو المسئول إلى حد كبير عن بناء دير ويستمنستر في شكله الحالي . ولكنه فشل كجندي؛ فقد خسر بواتو أمام لويس التاسع ، الذي كان زوجا لأخت زوجته ، والذي كان يكن له قدرًا كبيراً من الاحترام ويعامله بكل التبجيل والإكرام . بل إن هنري كان أكثر خضوعاً للبابوية بحيث سمح لنفسه بالتورط في الخطف البابوية الramie إلى استبدال الحاكم الألماني من الهوهنشتاوفن بملك آخر أكثر خضوعاً . وقدم البابا عرش صقلية لابن هنري لقاء ثمن باهظ دفعه الملك من دخل الخزانة الملكية . وكانت الوسيلة الوحيدة ، لكي تحصل الحكومة الملكية على دخل غير عادي لهذا الغرض وغيره ، فرض أشكال جديدة من الضرائب . وكان الجهاز الإداري للملك جون قد جرب استغلال المبدأ القديم الخاص بالضريبة الإقطاعية المعروفة باسم « المساعدة اللطيفة » . وكانت هذه ضريبة خاصة على الأقصال أن يدفعوها لسيدهم لفرض معين ، ولكن بموافقتهم ورضاهem . وقد استطاع الملك جون ، باعتباره السيد الإقطاعي الأعلى لجميع النساء الإنجليز ، أن يحصل على موافقة النساء على مساعدته لقتال الملك الفرنسي . واستغلت حكومة هنري الثالث هذه السابقة عدة مرات للحصول على الموافقة بفرض ضريبة على موارد ومتلكات النساء وأقصالهم . وكان موظفو الأقاليم الذين لا يتلقون أجوراً عن وظائفهم ، هم المسئولين عن جباية هذه الضريبة .. وكانت الأساليب التي استخدموها مشابهة لتلك التي استخدمت في جباية ضرائب العشور التي كانت الكنيسة قد فرضتها سنة ١١٨٨ لتمويل الحملة الصليبية الثالثة . وحين زاد ضيق النساء من حكومة هنري ، لم يستطع الملك أن يحصل على موافقتهم بفرض ضرائب جديدة . واضطر إلى أن يقصر في الدفع للبابوية ، مما جعل البابا يسلم صقلية إلى أخي الملك الفرنسي . وقد أدى هذا إلى وضع هنري الثالث في وضع لا يحسد عليه . فقد كانت خزائنه خاوية ، كما كان البارونات ينتقدون إدارته بعنف . وكانوا غاضبين من جراء موقفه المتخاذل من البابوية ، ويسبب الوظائف الملكية والكنيسة التي كان يهبها لأقاربه الفرنسيين ومؤيديه . وكما حدث سنة ١٢١٥ ، قام بعض رجال الكنيسة ، ومنهم رئيس الفنسكان في إنجلترا بتوجيه السخط المضطرب في إنجلترا . إذ أحسن كثيرون

من الرعماء الكنيسين أن البلاط البابوى فى روما يتتجاهلهم ويسلبهم حقوقهم ، ويسى معاملتهم ، لاسيمأ وأن البلاط البابوى عقد الصفقات مع الملك لفرض الضرائب على رجال الكنيسة ، كما أنه ملاً الوظائف الكبرى في الكنيسة الإنجليزية بالإيطاليين .

وقد وجد البارونات ورجال الكنيسة الساخطون إلهامهم في شعور وطني جنينى اتخذ شكل كرايبة الأجانب ، وظهر أيضاً في تأكيدتهم لضرورة مراقبة الملكية عن طريق مثل مجموع سكان المملكة . بيد أنه لم يعد يهوس البارونات أن يزعموا أنهم وحدهم المتعددون باسم البلاد ككل . إذ كان أبناء الشرائح الدنيا من النبلاء وفرسان المقاطعات يلعبون دوراً هاماً في شئون الإدارة والضرائب في المقاطعات . وكانوا في سبيلهم لأن يصبحوا طائفة متسايبة ، أو طبقة ، في المملكة . ولم يعد باستطاعة البارونات الكبار أن يزعموا أنهم ينربون عنهم . كذلك فإن البروجوازيين ، ولاسيما في لندن ، قدمو إسهامات تجارية هامة في البلاد . وعلى الرغم من أن وضعهم القانوني والاجتماعي كان ما يزال أدنى من وضع ملاك الأراضي ، فإنه كان من المفيد ربطهم بحركة البارونات ، بسبب ما يتمتعون به من ثروة . وفي سنة ١٢٦٥ قام زعماً البارونات ، وربما كان ذلك بشورة أصدقائهم الفرنسيسكان ، بدعوة مثل الفرسان والبروجوازيين إلى اجتماع مجلس المملكة الكبير ، وهو المجلس الذي يحضره أعيان الأمراء ، العلمانيين والكنيسة حتى اليوم . كان هذا هو أول مجلس مشترك للطائفتين اللتين كانتا تتقاربان سوياً في هذه اللقاءات التي كان المجلس في أواخر القرن الثالث عشر يعقدها بين الحين والحين ، والتي عرفت باسم « البرلمانات Parliaments ». وفي سنة ١٢٦٥ اجتمع الفرسان والبروجوازيون للدعاية ، ولكن مجرد حقيقة أنهم دعوا إلى هذا الاجتماع تكشف عن وعي جديد من جانب البارونات بأنهم لا يمكن أن يتحدون نيابة عن شعب المملكة بأسره . وكان المذهب الدستوري للبارونات هو أنه في المسائل التي تخصل المملكة كلها - مثل التشريعات ، والضرائب ، والسياسة الخارجية - يجب على الملك أن يتصرف بموافقة الملكة ككل . وكانت دعوة الفرسان والبروجوازيين تعبيراً عن هذا الرأي .

كانت المؤسسات النيابية شائعة في أوروبا القرن الثالث عشر . فقد استخدمت في الاجتماعات الإقليمية لأمراء فرنسا ، وفي مجلس الضياع الأسباني Spanish Cartes ، وفي حكومات المدن . وهناك رأى يقول إن هذا التطور كان نتاجاً لنشر الفكرة القانونية الرومانية عن المراقبة القضائية والتقويض القانوني . وكانت إنجلترا هي البلد الأوروبي الوحيد الذي كانت فيه المؤسسات النيابية ، التي بدأت في ستينيات القرن الثالث عشر ، تلعب دوراً بالغ الأهمية

في الحياة السياسية ، مع أن إنجلترا هي البلد الوحيد الذي بقي خارج منطقة تأثير القانون الروماني . فقد كان غالبية القضاة الإنجليز قبل نهاية القرن الثالث عشر من رجال الكنيسة المعادين علي القانون المدني والقانون الكنسي . ومن الممكن أن تكون فكرة النيابة قد تسربت إلى الملكة عن طريق أولئك المشرعين . ولكن بينما يحتمل أن تكون فكرة الوكالة قد ساعدت على إعطاء الشكل الرسمي للحياة النيابية الإنجليزية ، فمن الواضح أنه كانت لهذا النظام جذوره العميقة في إنجلترا . ففي صياغة القانون العام كان المفروض أن تقوم هيئة الملفين بالكلام نيابة عن « البلاد » بأسرها في المقاطعة . وكان الملفون يحضرون سجلات جميع القضايا من المقاطعات إلى المحاكم الملكية ، كما كان أولئك الملفون يمثلون البلاد أمام القضاة الملكيين . وكان اجتماع عموم المملكة من الناحية الفنية اجتماعاً موسعاً للمحكمة الملكية - *Cui regis* ومن ثم فإن زعماء البارونات حين أرادوا في سنة ١٢٦٥ عقد اجتماع موسع لمجلس عموم المملكة ، كانت في أذهانهم فكرة وتجربة النيابة التي عرفوها من خلال معارضات القانون العام التي خبروها بالفعل . وكان البرلمان في القرن الثالث عشر عبارة عن اجتماع خاص للبلاد الملكي لبحث الأمور العظمى في الدولة ، وكان من الممكن أن يدعى إليه ممثلون عن الفرسان في المقاطعات وعن البورجوازيين أيضاً ، من أجل استغلال هذه الفرصة الكبيرة للحصول على موافقة جميع طوائف المملكة على سياسة الحكومة المركزية .

كان زعيم البارونات سنة ١٢٦٥ هو سيمون المونتفورتي *Simon de Montfort* الذي كان ابناً لسيد إقطاعي فرنسي يحمل نفس الاسم كان قد تولى قيادة الحملة الصليبية الألبيجنسية . وقد صار سيمون إيرل *earl* إنجلترا عن طريق وراثة جدته ، وتزوج أخت الملك . وقد أهله ذكاؤه وقدرته ، وصداقته مع الفرنسيسكان لأن يكون زعيماً للحركة البارونية . وعلى أيّة حال ، كان كثيرون من الأمراء الآخرين يفتقرن إلى سجاياه المتازة ، وحين صارت لهم السيطرة على الإدارة المركزية وجدوا أن العمل شاق ويبعث على الضجر . ومن ثم بدأت الحركة البارونية تتحطم غداة انتصارها ، وتحول كثيرون من الأمراء عن شئون الحكم المركزي سعياً وراء مصالحهم الخاصة . وفي سنة ١٢٦٥ نجح جيش ملكي بقيادة إدوارد ، برث هنري الثالث ، في هزيمة سيمون المونتفورتي وقتله . واستعاد هنري سيطرته على الجهاز الإداري . ولكنه متاعبه كانت درساً لابنه إدوارد الأول *Edward I* حين اعتلى العرش سنة ١٢٧٢ . فقد كان إدوارد قد رأى مدى ما سبب الفشل العسكري والخضوع لبابوية من خراب لأبيه . كما أنه صار على رعنى بالمشاعر الجماعية والوطنية السارية في البلاد ، وعقد العزم على ترجيحه هذه المرافق لإعادة بناء السلطة الملكية في إنجلترا .

٦٠١

وفي نصف القرن الذي أعقب وفاة إنوسنت الثالث كانت البابوية تنعم بإخلاص الملك الإنجليزي وولاته المطلق ، وهو ما كان يتناقض تماماً مع طبيعة العلاقات البابوية الإنجليزية خلال السنوات المائة والخمسين السابقة . ولكن البلاط البابوي أحس بخيبة الأمل وهو يكتشف أن هذه الميزة الكبيرة كانت ، في جانب كبير منها ، ميزة تافهة بسبب الظروف الداخلية في الجلالة التي كانت كل طوائف المجتمع فيها ، ومنهم رجال الكنيسة ، تزيد تقييد السلطة الملكية . وكانت علاقات البابا بالإمبراطورية في تلك الفترة تختلف من جميع الجوانب تقريراً . ففي هذا الاتجاه كان على البلاط البابوي أن يتضاد ضد عدو فائق القدرة هو الإمبراطور الذي أعاد ذكرى الأيام الرهيبة لهنري الرابع . وقد انتهى هذا النضال بأكبر وأجمل نصر أحرزته البابوية على الملكية في العصور الوسطى .

إذ أن الحل الذي كان إنوسنت الثالث يعتبره حلـاً نهائـاً للمشكلـة الإمبراطوريـة لم يستمر زمناً طويلاً . فقد كان قد أعطى التاج الإمبراطوري لفرديـك الثـانـي ( ١٢١٥ - ١٢٥٠ ) شـريـطةـ أنـ يـتناـزلـ عنـ مـلكـتـهـ فـىـ صـقلـيةـ حـالـماـ يـضـمـنـ ولاـ،ـ الـأـمـرـاءـ الـأـلـمـانـ .ـ وـهـذـاـ مـاتـ لـهـ فـىـ سـنـةـ ١٢١٨ـ عـنـدـمـاـ مـاتـ أـوتـوـ الـرـابـعـ ،ـ الذـىـ كـانـ المرـشـحـ الأـصـلـىـ لـلـإـمـبرـاطـورـةـ .ـ بـيـدـ أـنـهـ لـمـ تـكـنـ لـدـىـ فـرـدـرـيـكـ أـيـةـ نـيـةـ لـلـتـنـازـلـ عـنـ نـابـولـىـ وـصـقـلـيـةـ ،ـ اللـتـيـ كـانـتـ بـثـابـةـ الـعـقـلـ القـوـىـ لـسـلـطـتـهـ .ـ وـالـحـقـيقـةـ أـنـهـ لـمـ يـكـنـ مـهـتمـاـ بـالـمـانـيـاـ عـلـىـ الإـطـلـاقـ ،ـ فـلـمـ يـزـرـهـ سـوـىـ لـتـقـديـمـ تـنـازـلـاتـ ضـخـمـةـ لـلـأـمـرـاءـ الـأـلـمـانـ ،ـ وـالـأـسـاقـفـةـ ،ـ وـالـمـدـنـ ؛ـ إـذـ اـعـتـرـفـ لـهـ جـمـيعـاـ بـالـسـيـادـةـ الإـقـلـيمـيـةـ الـكـامـلـةـ ،ـ وـأـطـاحـ تـمـاماـ بـاـقـياـ مـاـ قـعـلـهـ فـرـدـرـيـكـ بـرـبرـوـسـاـ وـهـنـرـيـ السـادـسـ لـدـعـمـ السـلـطـةـ الـمـركـبـةـ .ـ فـقـدـ كـانـ فـرـدـرـيـكـ إـيـطـالـيـاـ ،ـ وـأـرـادـ أـنـ يـجـعـلـ مـنـ نـفـسـهـ حـاكـمـاـ عـلـىـ إـيـطـالـيـاـ كـلـهـ ،ـ وـأـنـ يـخـضـعـ مـدـنـ الـشـمـالـ الـكـبـيرـ ،ـ التـيـ تـجـبـحـتـ فـيـ مـقاـمـةـ جـدـهـ ،ـ تـحـتـ سـيـطـرـتـهـ الـكـامـلـةـ .ـ وـاتـخـذـ مـوقـعاـ غـامـضاـ حـيـالـ مـسـأـلـةـ إـدـمـاجـ الـدـوـلـاتـ الـبـابـوـيـةـ ،ـ وـفـيـ عـشـرـيـنـيـاتـ الـقـرنـ الـثـالـثـ عـشـرـ وـجـدـ أـعـضـاءـ الـبـلاـطـ الـبـابـوـيـ أـنـفـسـهـمـ فـيـ مـواجهـةـ اـحـتـسـالـ بـذـوـيـانـ الـبـابـوـيـةـ فـيـ إـيـطـالـيـاـ التـيـ يـحـكـمـهـاـ آلـ الـهـوـهـنـشـتاـونـ فـرـمـةـ أـخـرىـ .ـ

لـقـدـ كـانـ فـرـدـرـيـكـ يـرـعـمـ أـنـ هـدـفـهـ مـنـ غـزوـ شـمـالـ إـيـطـالـيـاـ لـمـ يـكـونـ خـطـراـ عـلـىـ اـسـتـقـالـلـ الـبـابـوـيـةـ ،ـ وـرـيـعاـ كـانـ صـادـقاـ فـيـ هـذـاـ التـوـلـ .ـ وـلـكـنـ الـبـلاـطـ الـبـابـوـيـ لـمـ يـكـنـ يـنـوـيـ أـنـ يـخـتـبـرـ هـذـاـ عـلـىـ الصـعـيـدـ الـوـاقـعـيـ ،ـ لـأـنـ فـرـدـرـيـكـ كـانـ رـجـلـ غـرـيـباـ ؛ـ فـهـوـ «ـ عـجـيـبـةـ الدـنـيـاـ »ـ الـذـىـ يـخـرـجـ عـلـىـ النـظـامـ الـأـخـلـاقـيـ فـيـ زـمـانـهـ .ـ فـقـدـ تـرـىـ يـتـيـحـاـ فـيـ صـقلـيـةـ عـلـىـ أـيـدـىـ عـدـدـ مـنـ الـأـمـرـاءـ ،ـ

ولقى معاملة سيئة في شبابه . إذ كان إنوسنت الثالث هو الوصي عليه رسميا ، ولكن البابا لم يبذل جهداً كبيراً لحماية مصالح القاصر الذي يتولى الوصاية عليه . وحين كبر فردريك صار رجلاً وسيماً ذكياً موهوباً للغاية : فقد كان جندياً قديراً ، ورعاياً للفنون والعلوم . كما ألف مقالة ممتازة في فن الصيد بالصقور . ولكنه كان مصاباً بجنون العظمة يعتبر نفسه نوّق المستويات الأخلاقية المسيحية اللاتينية . ومن المناسب أن نشير إلى تأليه النازيين لفردريك في عشرينيات وثلاثينيات القرن العشرين ، بل إن أشهر وأفضل سيرة حديثة له هي تلك التي نشرت في ألمانيا سنة ١٩٢٧ وعلى غلافها الصليب المعقوف . لقد كان فردريك الثاني فطاً من الفاشيين الثقافيين ، إذ كان رجلاً ذا حس متألق ، ولكنه مع هذا كان بطبعه شرساً وكان بلاطه وجهازه الإداري يغلب عليه طابع الاستبداد الشرقي . فقد تأثر كثيراً بالبيزنطيين والعرب الذين كانت أعداد كبيرة منهم تعيش في مملكته ، وقد راق له التزلف والخضوع الذي كان الحكم في البلاد الإسلامية يتمتعون به . ولم يكتف فردريك بتصوير نفسه كتجسيد متجدد للأباطرة الرومان : بل إنه صور نفسه أيضاً كوعيم ذي خصال مسيحانية . وكان هو ودعاته في البلاط لا يتورعون عن انتهاك المرمات برسم جوانب التشابه بين حياة فردريك وحياة المسيح .

وإذ كانت هذه هي مواقف فردريك وشخصيته ، وموارده ، فقد اعتبرته البابوية عدوها اللدود ، وبعد عشرين سنة من التباوط دخلت البابوية دوامة العنف ضده في أربعينيات القرن الثالث عشر . وكانت المناوشات الأولية بين فردرick والبابوية قد اندلعت حول مسألة تافهة ولم تكن تخلو من روح الفكاهة . إذ كان فردريك قد أخذ شارة الصليب ليضمّن تأييد إنوسنت الثالث ، ولكنه كان عازفاً عن الوفاء بقسمه الصليبي لأنّه كان يتوق إلى شن حملته على شمال إيطاليا . وأخيراً ، في سنة ١٢٢٨ ذهب فعلاً إلى الأرض المقدسة وهو ما يزال تحت وطأة الحرمان البابوي بسبب عدم وفائه بالقسم الصليبي من قبل . ولم يفعل شيئاً سوى النظاهر بقتال المسلمين<sup>(٤)</sup> ثم هرول عائداً إلى جنوب إيطاليا حيث قام جيش بابوي بغزو أراضيه ، على

<sup>(٤)</sup> - تولى فردريك الثاني هونشتاوفن العرش الإمبراطوري سنة ١٢١٥ وفي عنته قسم بالذهب في حملة صليبية ، واستطاع فردريك أن يرجل الوفاء بنذر، مرة بعد أخرى بسبب مشاغله الداخلية ، ثم تغير الموقف تماماً سنة ١٢٢٥ بعد زواجه من برلاندا ابنة الملك حنابرين ، والوريثة الشرعية لمملكة عكا . وبعث الزواج صار فردريك صاحب مملكة عكا ، فقرر أن يذهب إلى الشرق للرقاء بنذر القديم المؤجل ، وللإطلاق =

الرغم من أن تجاح الغزو كان محدوداً . وتم عقد معااهدة بين الإمبراطور والبابا ولكنها إنهاrt حين أحرز فردريك نصراً ساحقاً على جيش العصبة اللباردية سنة ١٢٣٩ ، وباتت سيطرته على شبه الجزيرة الإيطالية احتمالاً قريباً . ذلك أن المدن الإيطالية لم تعد متعددة في وجه السيادة الإمبراطورية كما كانت زمن فردريك ببروسيا . ففي كثير من المدن كانت توجد عائلات أوليجاركية من الجبلينيين ، وهو الاسم الذي كان يطلق على أتباع الحزب الإمبراطوري في المدن الإيطالية . وحين وجد البابا جريجورى التاسع نفسه في مواجهة هذا الخطر ، استغل كل الموارد المتاحة للبابوية . فأصدر قرار الحرمان ضد الإمبراطور وأدانه بالهرطقة ، ودعا إلى مجمع كنسي في روما ليكون لهذه الإجراءات وقع أكثر فعالية . ولم يكن الإمبراطور الذي يعتبر نفسه فوق الخير والشر ليهتم كثيراً بالسلطات الدينية . فأمر قائد أسطوله بإغراق أو أسر عدد كبير من السفن التي كانت تقل رجال الكنيسة من كافة أنحاء أوروبا في طريقهم إلى روما . هذا التصرف الوحشى أقنع البابوية بأن الإجراءات المتطرفة فقط هي التي يمكن أن تنفع ضد فردريك . وفي سنة ١٢٤٥ عقد إنوسنت الرابع مجمعاً في ليبون ، أى في أرض آمنة بالقرب من حدود مملكة لويس التاسع ، ودعا إلى حملة صليبية ، ولكنها لم تكن «حملة صليبية سياسية» قاماً ، كما يطلق عليها في بعض الأحيان . ذلك أن فردريك

= على شنون مملكته الجديدة في الوقت نفسه . وفي الوقت الذي كانت البابوية تحث فردريك على الرفاه ، يقسمه الصليبي ، كان السلطان الكامل الأيوبي قد بدأ في المراسلة الودية بينه وبين الإمبراطور على يد سفيره فخر الدين يوسف بن حمودة . وفي سنة ١٢٢٧ أبى الإمبراطور بأسطول صغير من ثغر برندizi بإيطاليا ولكنه مالبث أن عاد إلى إيطاليا مريضاً ، وكان رد الفعل البابوى عنيراً حين وقع البابا قرار الحرمان على الإمبراطور .

وفي سنة ١٢٢٨ توفيت بولندا بعد أن خلفت لفردريك ولدًا هو كونراد ، وبدأ فردريك يطالب بملكه عكا ، بحق زوجته المتوفاة ، فضلاً عن حق الرعاية على ابنه منها وكان الملك العجوز حنابرين مايزال حياً . وفي تلك الأثناء ، كانت المراسلات بين الكامل وفردريك قد وصلت إلى مرحلة الاتفاق . فقرر الإمبراطور أن يذهب إلى الشرق لتوقيع الهدنة وتتفيد شروطها - وغادر إيطاليا في أسطول صفير وستمائة فارس . ومن المثير للسخرية أن البابوية أصدرت قراراً ثانياً بقطع الإمبراطور من رحمة الكنيسة لأنه ترر الرفاه بقسمه الصليبي دون إذن منها ، بل أنها دعت إلى حملة صليبية ضده وهو غائب في فلسطين . وفي الشرق تمكن الطرفان من عقد معااهدة سلام على أساس الشروط التي كان السلطان قد عرضها على زعماء الحملة الخامسة ، وأهمها أن يتسلّم فردرick مدينتي القدس وبيت لحم ، وأن تكون مدة المعااهدة عشر سنوات وهكذا عاد الإمبراطور بمكاسب ضخمة لم تستطع أية حملة أخرى تحقيقها دون أن يربق الدماء الإسلامية أو المسيحية . (المترجم) .

كان قد اغتال رجال الكنيسة وصم المشاعر الأخلاقية في العالم المسيحي ، وكانت معتقداته الشخصية تقترب كثيراً من الهرطقة ، إن لم تكن تخرج عن نطاق العقيدة المسيحية تماماً في الواقع . لقد كانت دعوة إنوسنت الرابع لشن حملة صليبية ضد فردريك إجراء متطرفاً ، ولكن لم تكن هناك أية بديل في ظل الظروف السائدة ، كما كان من الممكن تبريرها على أساس ديني .

وعلى أية حال ، كان إعلان الحملة الصليبية ضد فردريك شيئاً ، والعثور على حاكم كبير في أوروبا يقبل المخاطرة ضد الإمبراطور الذي يتحكم في معظم موارد إيطاليا شيئاً آخر . وفي السنوات الخمس الأخيرة من حياة فردريك كانت الحملة الصليبية ضده عملاً يتسم بالعشوانية إلى حد كبير ، وكانت في أغلبها مجرد حرب دعائية . وحين اختفى رجل القرن الثالث عشر الشارق من على المسرح أخيراً في سنة ١٢٥٠ ، عقدت البابوية العزم على مواصلة الحرب لتجعل منها حرباً ضد أسرة الهرهنشتاوفن بأسرها حتى لا يظهر وحش آخر مثل فردريك ليهدد نائب المسيح . وعلى أية حال ، فإن كونراد الرابع ( ١٢٥٤ - ١٢٥٠ ) الإبن الشرعي الوحيد ، قد أبدى مقاومة عنيدة للغاية . ولكن موته ، دون أن يخلف لوراثته أحداً سوى طفل صغير أنهى خط الهرهنشتاوفن على العرش الإمبراطوري . وكانت هناك نزرة من المشاجرات التافهة بين الأمراء الألمان وغيرهم من الحكام الأوروبيين الذين رشحوا أنفسهم للعرش بانتخاب رودلف هابسبurg ملكاً . وكان أميراً صغيراً متواضعاً . وقد فرض الواقع على ألمانيا أن تكون عبارة عن مجموعة مختلفة من الدوليات المستقلة على مدى القرنين التاليين .

أما في صقلية ، فقد استمر خط الهرهنشتاوفن في مانفرهde Manfred ( ١٢٥٤ - ١٢٦٦ ) ، الإبن الشرعي لفردريك ، والذي صار زعيماً قادراً مثل أبيه ، وأخيراً قدمت البابوية اليائسة تاج صقلية إلى أخي لويس النايس ، شارل دوق أنجou Charles of Anjou الذي وصل إلى إيطاليا مع جيش قوي في حملة خاطفة وقتل مانفره ، آخر حاكم من الهرهنشتاوفن في صقلية . وبعد ذلك بعامين ، أي في سنة ١٢٦٧ ، ظهر كونرادين Con-radin ، الإبن الأصغر لكونراد بجيشه صغير في جنوب إيطاليا ، وقضى عليه الحاكم الفرنسي بسهولة . وتم أسر كونرادين الذي أعدم علينا في نابولي بإذن من البابا .

وتدرك أهمية النضال البابوي ضد فردريك الثاني وأخر ملوك الهرهنشتاوفن واضحة في عدة جوانب . نفي المحل الأول انتهى هذا النضال بنصر درامي كامل كشف عن قوة البابوية

٦٠٥

وقدرتها على تدمير الملكية التي انتهكت القانون الأخلاقي وازدرت بالكنيسة . ومن هذه الناحية أكدت الترجمة السياسية عندما أوضحت أنه حتى أقوى الأسر المالكة التي تحدث نائب المسيح كان لا بد لها من السقوط في قرار المزعنة أمام السيف الروحية والمادية المتربطة، والتي تمسك البابوية بها جمبيعا . ولكن البعض استطاعوا أن يخروا بدللات أخرى من سلسلة الأحداث : فعلى مدى خمس وعشرين سنة استطاع أحد الملوك أن يصمد لكل أنواع الأسلحة التي كانت بحوزة البابوية . فهل كان الكيان الضاغط للبابوية ، والذي أقامه إنوسنت الثالث وخليفة ، هو الذي سهل سبيل الهجوم على الملكية والنيل منها ؟ وكانت النتيجة الثالثة للصراع البابوي الإمبراطوري في القرن الثالث عشر هي حقن الحياة آنذاك بوقف جديد من العنف القاسي الذي بدأ يُسمم الجو الأخلاقي في أوروبا . فقد استخدم الإمبراطور ، ثم البابا ، أكثر الوسائل تطرفاً ويعداً عن الأخلاق ، وهي وسائل كان من الصعب تبريرها حتى من جانب أخلص شركاء كل منها . فقد اغتال الإمبراطور الأساقفة ، كما أن البابا اقتنص ابنه فردرريك بدلاً منه ومارس انتقاماً دموياً ضد الشاب الذي كان آخر من يبقى من سلالة الهو亨شتاوفن . وكما هي الحال دائمًا في المروء الطويلة اليائسة ، يستخدم المدافع ، في نضاله المحموم من أجل البقاء نفس الوسائل القاسية التي يستخدمها المهاجم .

كان تعين البابوية لشارل أنجيو حاكماً لجنوب إيطاليا وصقلية بثابة الهبة الثانية من البلاط البابوي لخليفة الملك الفرنسي في القرن الثالث عشر . فقد كانت الهبة الأولى هي كل الجنوب الفرنسي تقرباً ، نتيجة للحملة الألبنجية التي شنها إنوسنت الثالث . وكان الحدث الأخير هو أهم نقطة تحول في تاريخ الملكية الكابية . ذلك أن فيليب أوغسطس قد جعل من نفسه حاكماً لشمال فرنسا بجهوده الخاصة ولكن مهمة غزو أغني مناطق فرنسا وأكثرها سكاناً كان يمكن أن تكون مهمة جسمية ، وربما مستحيلة ، دون الحملة الصليبية البابوية ضد الألبنجيين . ولم يكن فيليب قد شارك في الحملة الألبنجية ، ولكن عندما قتل سيمون المونتفورتى سنة ١٢١٨ ، الذي كان زعيم بارونات الشمال الذين يستولون على أراضي الجنوب لحسابهم الخاص ، بات ضعف الحركة الصليبية واضحاً بحيث برزت الحاجة إلى الزعامة الملكية . أما نبلاء الجنوب ، الذين كانوا يحاربون لأسباب شخصية ووطنية أكثر منها دينية ، فقد قاموا بأخر تحرك هام لهم . وأدى هذا إلى دخول جيش الأمير لويس ، وريث العرش الفرنسي ، في الحرب حيث ارتكب مذبحة بشعة في إحدى المدن الجنوبيّة . وخلال حكمه

القصير ، تحت اسم لويس الثامن ( ١٢٤٣ - ١٢٤٦ ) بدأ هذا المحارب المتوجه في عملية ضم المقاطعات الجنوبيّة للنّاج الفرنسي ، ووصل قضاة محاكم التفتيش الدومينيكان مع المندوبين المحليين الفرنسيين ، وفي غضون ربع القرن التالي دمروا ما كان قد بقي من الروح الاستقلالية لثقافة الجنوب الفنّسي التي كانت عظيمة يوماً ما . وفي سنة ١٢٤٩ ، صار أحد أخوة ملك فرنسا كونت تولوز ، وبذلك حققت الملكية الكابية هدفها بالامتداد صوب البحر المتوسط ، على الرغم من أنها لم تكن قوية حتى في المنطقة المتاخمة لباريس قبل قرن من هذا الزمان .

وسعّحت الفرصة الأخيرة للإقطاعيين الفرنسيين لإيقاف تقدم السلطة الكابية في القرن الثالث عشر في السنوات الأولى من حكم لويس التاسع ( ١٢٤٦ - ١٢٧٠ ) ، عندما كان الملك مايكل قاصراً ، وكانت الحكومة تحت وصاية أمه بلاش Blanche of Castile ، التي كانت أول أميرة من تلك السلالة من الأميرات الأسبانيّات التي أثرت على الحياة السياسيّة في أوروبا على مدى القرون الخمسة التالية . فقد انضم الشاب هنري الثالث ملك إنجلترا إلى الدوقات والكونتات المتمردين في شمال فرنسا في محاولة واهية لتقسيم ماتم في نصف القرن السابق ولكتهم لم يكونوا أبداً بلاش وابنها . وزاد من ألم هنري أنه فقد المزيد من أملاكه الفرنسيّة ، وباستثناء دوق بريتاني المتوجه ، ظهر الأمراء الفرنسيّون ، بما فيهم كونت شمبانيا زعيم حركة التمرد عجزهم عن التصدى للسلطة الملكية ، حتى عندما يكون آل كابيه في وضع سيئ .

كانت الصفة القديسية في لويس التاسع هي ما احتاجته الحكومة الملكية خلال نصف القرن التالي لكي تطور مؤسساتها وتعزز سيطرتها على الجيوب الباقيّة من السلطة الإقطاعيّة في كل من الشمال والجنوب . فمع منتصف القرن الثالث عشر كانت محكمة الملك Curia regis الفرنسية قد بدأت تفرق بين الفروع الماليّة والقانونيّة المختلفة . ومن الفرع القانوني تطور برلمان باريس : الذي كان يتألّف من قضاة وقانونيين محترفين مما شجع المتّقاضين من شتى أرجاء الملكية على اللجوء إليه ، وبذلك مد من نطاق السلطة القضائيّة الملكية وقلّل من شأنمحاكم البارونات . كذلك أكدّ البرلمان سيطرته على المحاكم الكنسية . كذلك عمل البيروقراطيون الملكيون بجد لتقليل استقلال المدن الفرنسيّة ، التي كانت أعدادها وثرواتها قد زادت كثيراً نتيجة لغزو الجنوب . وكان السخط الذي عمّ الكثير من المدن ضدّ الحكومات الأوليغاركية الفاسدة التي كانت تتحكم في كومونات المدن هو الذريعة إلى تذرعت بها

٦٠٧

الملكية للتدخل في شئون المدن وإخضاعها للسلطة المركزية . واستمرت الخصائص المميزة للبيروقراطية الفرنسية ، والتي كانت قد ظهرت فعلاً في عهد فيليب أوغسطس ، على حين زادت مسؤولياتها وكبر حجمها . وكانت عبارة عن مجموعة قائمة بذاتها من رجال القانون الذين كان مبدأهم المرشد الوحيد هو تنمية السلطة الملكية التي ربطوا أنفسهم بها ومدوا نطاقها بكل ذريعة قانونية كان يمكن لعلمهم وعقربيتهم أن تهتدى إليها . هذا الموقف القابض رأياً كان هو السبيل الوحيد لبناء الدولة الفرنسية . ذلك أن المقاطعات الكثيرة التي ضمت إلى فرنسا كانت تحتوى على خليط من التقاليد الإقليمية ، والسلطات الإقطاعية المتضاربة ، والقوانين والعادات المحلية ، والامتيازات الأسقفية والبورجوازية ، لدرجة أرهقت الملك في محاولة بناء الهوية السياسية الخارجية الواحدة لهذا الكيان . وكان وجود ملك قديس على عرش البلاد واجهة أخلاقية مثالية أتاحت للبيروقراطية الملكية أن تستخدم مافق جمعتها من حيل وسلطان لخلق أقوى سلطة استبدادية في أوروبا . فالبارون ، والأستف ، والبورجوازى الذين جربوا تجربتهم من امتيازاتهم السابقة باستمرار ، كانت تريحهم دائماً حقيقة وجود سان لويس تحت شجرة بلوط لكي يحكم بالعدل . فهل كان الملك دائماً هو الذي أمر بما فعله وزراؤه ، أو هل كان يدرك مايفعلونه ؟ يبدو أنه لم يكن مجرد رئيس رمزي . إذ أنه كان يرسل « المحقين » ، الذين يرزق الفرسان بين صفوفهم للكشف عما كان المندوبون الملكيون في الأقاليم Baillis ومساعدهم يفعلونه باسمه ، ولكن يسجلوا شكاوى الناس المحكومين . هذه التحقيقات كشفت ، تقريراً ، كل صنوف الاحتيال الذكي والقسوة الفظة التي عرفت عن البراعة الإنسانية . و يبدو أن سان لويس كان متعاطفًا مع رعاياه ، ولكن أساليب الموظفين الملكيين هي التي لم تتغير .

وإذا كان امتداد السلطة الملكية الكابية على المملكة بأسرها يرجع إلى حد كبير إلى ماقام به الموظفون القانونيون الأفظاظ ، الذين يبدو أن سان لويس لم يكن يمارس عليهم رقابة شديدة ، فإن توجيهه الشخصي للسياسة الملكية تجاه الكنيسة واضح تماماً . فقد كانت تلك سياسة لم يجعل من الملكية الفرنسية خادماً مطيناً للبابوية ، على الرغم من أن هذه السياسة ربطت الحكومة الفرنسية مع البلاط البابوي بعلاقة تحالف قوية . ذلك أن هنري الثالث ملك إنجلترا ، و قريب لويس التاسع ، كان أكثر خضوعاً في علاقته مع البابا . فلم يحدث أبداً أن ضحي سان لويس بمصالح الملكية الفرنسية في سياساته تجاه الكنيسة . وقد أكّد على حق الملكية الفرنسية في السيطرة على رجال الكنيسة الفرنسيين . ورفض مساعدة الأساقفة في مصادر أموال البارونات الذين وقع عليهم قرار الحرمان كما تحدث بحدة إلى عدد من أبرز

رجال الكنيسة لأنه اعتبرهم مقصرين في القيام بواجبات مناصبهم . كذلك فإنه طلب من البابوية والكنيسة الفرنسية مطالب مالية باهظة لتمويل حملته الصليبية ضد مصر . ولم يستجب لدعوة إنوسنت الرابع لشن حملة صليبية ضد فرديريك الثاني . لقد اتضح تماماً مفهوم سان لويس عن العلاقات بين الكنيسة والدولة حين أزعجه استغلال المثال الصليبي للهجوم على ملك شرعى . بل إنه احتاج على الضرائب البابوية على الأكليروس الفرنسي لتمويل هذه الحملة الصليبية . ولم يسمع لأخيم بغزو جنوب إيطاليا سوى بعد إملاء شروطه الخاصة حول هذه المغامرة . ذلك أن البابا جعل لشارل كافة الحقوق على ما كان يشكل مملكة فرديريك ، وكان هذا البابا فرنسياً مثل سلفه الذي سبقه على العرش البابوى ، وبنهاية عهد لويس التاسع كان هناك حزب فرنسي قوى بين الكرادلة ، وكان لابد أن يتطلعوا صوب باريس طلباً من يتزعمهم.

كانت السيطرة الأنجلوية على جنوب إيطاليا هي فصل الختام في صعود السلطة الفرنسية في أوروبا ، وهو الصعود الذي بدأ بغزو فيليب أوغسطس لنورماندي ١٢٠٤ . وقد حدث تغير في ميزان القوى في أوروبا سنة ١٢٧٠ . فقد كانت الملكية الألمانية قد فقدت أهميتها تماماً في صياغة السياسة الأوروبية . وحلت محلها الملكية الفرنسية الكابية ، حليف البابوية القديم . أما البابوية ، التي حارب دهراً لكي تبقى الإمبراطور الألماني خارج إيطاليا فكانت توافقة إلى تسویچ أخي أقوى ملك أوروبا على الملكية الإيطالية بدلاً من الهوهنشتاوفن البغيضين . ويفضل موارد أغنى دولة في أوروبا . وبولاء الأكليروس الفرنسي ، وبوجود معقل فرنسي قوي في صقلية ، وحزب فرنسي في هيئة الكرادلة نفسها ، توفرت للملك الفرنسي الكابي القوة اللازمة للسيطرة على البابوية أكثر من أي ملك آخر منذ منتصف القرن الحادى عشر . ولكن في سنة ١٢٧٠ لم تكن البابوية لتهم باحتمال تعرضها للهجوم . وإنما على العكس ، تولتقيادة عملية التهليل للملك الفرنسي الذي ظهر وكأنه ملك مسيحي كامل . ولم يكن ثمة سبب يدعوها للخوف من حاكم أكد الثقة التوماسية في الخاصية الأخلاقية للدولة .

### ٣ - اهتمامات المجتمع :

بينما كان الزعماء الفكريون والكتابيون والسياسيون لأنوروبا القرن الثالث عشر يسعون لمواجهة التحدى المطروح بسبب الروح الإبداعية في القرن الثاني عشر ، كان السيد الإقطاعي والبورجوازي والفللاح يسعون إلى أن يلاموا بين مصالحهم وأهدافهم الخاصة وبين التغيرات الاجتماعية بقدر الإمكان . وحتى زمن قريب جداً كان من السهل على المؤرخين أن يصفوا غذوج النظام الاجتماعي والاقتصادي في القرن الثالث عشر . فقد كتبوا عن حياة النبلاء ،

٦٠٩

وعن مدينة العصور الوسطى ، وعن الضياعة . وكان هنري بيرين هو النموذج الأمثل والأفضل لمؤرخ العصور الوسطى الاجتماعي من النمط التقديم . وكان هذا المدخل يقوم على قدر كبير من الاستنباط التخييلي للأفاط الاجتماعي المثالية . وإبان السنوات العشرين أو الثلاثين الماضية تحول اتجاه تاريخ العصور الوسطى الاجتماعي صوب الدراسات الإقليمية والمحلية المكثفة بعيداً عن التعميمات العربية . وكان الفضل في هذا يرجع أساساً إلى العلماء الفرنسيين الذين ألهمهم مارك بلوك . وكما هو الحال في التطور العام لعلم الاجتماع في العشرين ، تحولت الحركة عن التأملات المبسورة للأفاط الاجتماعي المثالية إلى الجمع المكثف للمعلومات . ومن وجهة نظر أفقية عريضة للبناء الكلي لمجتمع العصور الوسطى ، صوب نظرة رأسية ، واقعية في تفاصيل الحياة الاقتصادية والسياسية في إقليم بعينه ، أو بلد محدد ، أو مدينة معينة . وقللت النتيجة الرئيسية لمثل هذا النوع من البحث المكثف المحدد في طرح التساؤلات حول النماذج القدية الموسعة ، بإعطائه ، الإنطباع ب مدى جسامته الفرعية والاختلاف في الحياة الاجتماعية في العصور الوسطى . لقد طرحت التعميمات القدية للتساؤل ، وبدأت تعميمات جديدة تظهر في بطء وعلى استحياء . ومع ذلك ، فإنه ليس مؤكداً بعد إلى أي مدى كان هذا الاختلاف الواضح مجرد نتيجة للمنهجية التطبيقية ( الإمبريقية ) الشائعة حالياً - وعما إذا كان الهجوم على صلاحية النموذج الذي صاغه المؤرخون القدامى للاقتصاد والمجتمع في العصور الوسطى نتيجة ميل إلى التعميم وهو إلى التشتت بالاختلافات الصغرى والتغاضي عن أوجه الشبه الهامة . وعلى أية حال ، فإن الدراسات الحديثة عن المجتمع في القرن الثالث عشر كان لها أثراً على الأقل من حيث التحذير من مغبة الخلق السهل للنماذج العامة ، ومن حيث تأكيد وجود فروق إقليمية قوية في حياة كل من السيد الإقطاعي ، والبورجوازى ، والفللاح .

كانت جميع الطوائف والطبقات في شتى أنحاء أوروبا القرن الثان عشر تجد أن حياتها محكمة بأربعة عوامل عامة . كان العامل الأول منها هو الزيادة الكبيرة في السيطرة الاجتماعية بسبب غزو الحكومة والمؤسسات القانونية . وثانياً أن المجتمع كان في سبيله للتتحول من مجتمع يقوم على أساس المكانة الاجتماعية إلى مجتمع يقوم على أساس المال . إذ كان ميلاد الإنسان ما يزال عاملاً هاماً في تحديد مسار حياته ؛ فقد كان من الصعب تماماً في كثير من مناطق أوروبا على أكثر البورجوازيين ثراءً أن يتمتعوا ببعض الإمتيازات التي كانت أمراً

مسلسلًا به لابن السيد الإقطاعي . ولكن المكانة الاجتماعية ، من ناحية أخرى ، لم تكن كافية لضمان حياة سعيدة آمنة . فلم يعد بهم ما يمكن أن يكون عليه أصل المرء من عراقة ، ولكن القدرة المالية كانت هي المعلول عليها في الأوقات الصعبة . وكانت السنوات السبعين أو الشهرين الأولين من القرن الثالث عشر هي المرحلة النهائية لفترة من الإزدهار ، والنمر السكاني والغلاء الذي ميز الاقتصاد الأوروبي منذ منتصف القرن العاشر . هذا الوضع الاقتصادي العام كان له تأثير عميق على كافة الطوائف في المجتمع . ورابعًا ، وأخيرًا ، كان القرن الثالث عشر هو عصر السلام الطويل المدى ، وهو أمر لم يتحقق ثانية على مدى عدة قرون تالية حتى الفترة ما بين سنة ١٨١٥ وسنة ١٩١٤ . فمنذ معركة يوفينيس سنة ١٢١٤ م حتى بداية الصراع المدمر بين إنجلترا وفرنسا في تسعينيات القرن الثالث عشر لم تتشبأبة حرب كبيرة في أوروبا ، وقد كان لحالة السلام هذه نتائجها الهامة والمختلفة على طبقات المجتمع .

ولم يكن النبلاء وملوك الأرض المنحدرون من نسل السادة الإقطاعيين في القرن العاشر يتمتعون بنفس الأهمية التي كانت لهم قبل سنة ١١٠٠ ، سواء في مجال الحكم أو في المجال الاقتصادي . بيد أنهم كانوا ما يزالون هم الطبقة السائدة في المجتمع ، وهو وضع احتفظوا به لأنفسهم حتى القرن التاسع عشر . فقد كان ثمة تغير مطرد في حياة النبلاء وتنظيمهم على المستوى الأفقي والمستوى الرأسى على حد سواء . ومن الممكن أن نميز غاذج إقليمية محدودة . في إيطاليا وجنوب فرنسا كان النبلاء يعيشون حياة حضرية راقية . أما السادة الألمان فكانوا أقرب إلى الطبقة المحاربة في العصور الوسطى الباكرة : إذ أن تفكك ألمانيا إلى إمارات صغيرة مرتبطة أتاوة للنبلاء ، الألمان فرضاً عديدة للتصرف المستقل والدخول في الحروب المحلية . ولم تكن للحياة الحضرية أي تأثير يذكر على ملوك الأرض في شمال فرنسا وإنجلترا . فقد نأوا بأنفسهم تماماً عن الطبقة البورجوازية التي كانوا يعتبرون أبناءها في مكانة اجتماعية أدنى . وكان هناك استنطاب متزايد بين النبلاء من كبار الاستقراطيين من جهة ، وأولئك الذين يقلون عنهم ثراء من جهة أخرى . فقد صار كبار الاستقراطيين طائفة مغلقة من ذوي الدماء الراطية والأخلاق والژاسم الخاصة ، على حين أخذ صغار النبلاء يتحولون إلى سادة محليين ، يتسمون في كثير من الأحيان بنفس الغلظة والجهل اللذين يتميز بهما الفلاحون الذين عاش صغار النبلاء بينهم .

كان السيد الإقطاعي في القرن الثالث عشر ، ولاسيما في إنجلترا وفرنسا ، محدوداً بنظم حكومية وقانونية وضريبية قوية . وكان شخصاً يختلف تماماً عن أولئك الباطلوجية الذين عاشوا في القرن العاشر ، بل وعن كثيرين من أشتركوا في الحملة الصليبية الأولى . وكان هذا ، بطبيعة الحال ، ينطبق بصفة خاصة على الشريحة العليا من النبلاء . إذ كانوا ، عموماً ، ذوي حظ من التعليم قليل - بحيث يكتفى بهم لأن يكتبوا الخطابات باللهجات المحلية ، ويقرأوا روايات الفروسية الخيالية ، أو المقالات الصغيرة عن حياة أحد السادة أو أحد نظار الضياع . وكان معظم إنتاج هذا الأدب مكتوباً باللغة الفرنسية ، التي كانت قد صارت هي اللغة الدولية للطبقة الأرستقراطية وظلت كذلك حتى القرن العشرين . وقد عرف القرن الثالث عشر ثلاثة ، على الأقل ، من النبلاء الفرنسيين كانوا أصحاب ثقافة عالية وعقليات راقية . فقد كتب وليم اللوريسي William of Lorris النصف الأول من « رواية الزهرة » ، وهي عبارة عن نوع من الموسوعات في القصة الرمزية كانت محبوبة جداً في أوساط القراء الأرستقراطيين ، ولا زال البعض يعتبرونها عملاً أدبياً عظيماً . وثمة نبيل فرنسي آخر هو فيلهارودين Vil-lehardouin الذي كتب تقريراً أميناً وانياً عن الحملة الصليبية الرابعة التاسعة ، لأنه كان أحد المشاركين فيها . وكتاب « سيرة القديس لويس » الذي كتبه جوان فيل يعتبر مذكرة شخصية كتبها أحد المقربين إلى الملك الفرنسي . وهي من بعض الجوانب تعتبر سيرة مثالية مثل السير الملكية السابقة التي كتبها مؤلفون كتسيون في العصور الوسطى الباكرة . إلا أنها تقدم لنا الكثير من التفاصيل عن الظروف المحيطة بحياة لويس ، وما تزال هي السيرة الوحيدة التي تستحق القراءة من بين السير التي كتبت عن هذا الملك . وثمة سيد إقطاعي صغير عاش في إنجلترا في منتصف القرن الثالث عشر ، هو سير والتر هينلي Sir Walter Henley كتب لابنه مقالة عن إدارة الضياع . وهي منظمة جيداً وحافلة بالمعلومات العامة عن المحاصيل . وتربيبة الأغنام ، وإدارة الضياع الإقطاعية . وفي القرن الثالث عشر كان السادة الإقطاعيون يتلقون تعليمهم في المنازل في أغلب الأحوال . ولكن بعض النبلاء الحضريين في شمال إيطاليا وجنوب فرنسا كانوا يتلقون تعليماً جاماً ويتشغلون بالقانون المدني . ومنذ نهاية القرن الثالث عشر كان من الشائع في إنجلترا أن ترسل الأسر النبيلة أبناءها إلى مدارس القانون العام في لندن ، والتي عرفت باسم الهيئات القانونية Inns of Court لكن يتلقوا تعليماً أولياً في القانون ، يسمح لهم فيما بعد أن يكونوا في موقف جيد في قضاياهم التي لم تكن

توقف تقريبا حول حقوق الملكية . وكان الكثير من أبناء النبلاء الصغار ، بطبيعة الحال ، يعودون للعمل في الكنيسة ويرسلون إلى الجامعات ؛ حيث صار عدد قليل منهم علماء وأساتذة.

كانت الحرب هي السبب الجوهرى *raison d'être* لوجود النبلاء أصلا ، ولكن خلال فترة السلم الطويلة في القرن الثالث عشر لم تكن هناك فرص كثيرة لإظهار المهارة العسكرية - كذلك بدأت ثورة بطيئة تأخذ مجريها في الحياة العسكرية . فالفارس ، المحارب المسلح على صهوة جواد ، صار أكثر تكلفة بسبب التسلیح الثقيل المعدن الذي بات يشكل نسبة متزايدة من تجهيزاته . ومن ثم فإن الفارس الذي كان يمكنه تجهيز نفسه كان عليه طلب كثير . وعندما كان أحد الملوك يضطر إلى أن يجهز جيشا كاملا ، كان ذلك يستنزف موارده ويجهده تماما . ونتيجة لذلك ، اضطرر تقليل جمع الأنصار على حين تزايد الاعتماد على المرتزقة المأجورين . وفي مطلع القرن الثالث عشر كان الفارس ذو التسلیح الثقيل هو اللحمة والسدادة في الشئون الحربية . وعند غروب شمس هذا القرن ، وعندما كان الفارس ما زال هو العمود الفقري للجيش ، قلت قيمته الإستراتيجية بسبب الاعتماد المتزايد على المشاة . وكان لظهور أسلحة جديدة أثره في تضاؤل قيمة الفارس تدريجيا على مدى القرنين التاليين . فقد أظهر المرتزقة الفلمنكيون والسويديون في العقود الأخيرة من هذا القرن أن الفلاحين المنظمين جيداً والمسلحين بالحرب الطويلة يمكنهم صد أي هجوم يقوم به جيش إقطاعي . وفي القرن الثالث عشر يتضح أيضاً أن الدرع يمكن أن يخترقه نصل معدني يطلق من أي قوس منجنيقي . ولهذا أضاف القادة العسكريين في جميع أنحاء أوروبا في تلك رمأة الأقواس المنجنيقية إلى جيوشهم . وكانت نقطة الضعف الرئيسية في القوس المنجنيقي أنه يجب ملؤه في نفس اللحظة التي يكون الرامي قد أطلق ما في جعبته » ، وعادة ما كان يتراجد خارج نطاق المعركة ؛ وكان تأثير سلاحه المربع الجديد ، الذي يعتبر سلفا للبندقية من بعض الرجوه ، محدوداً كذلك بداء القصیر وعدم دقته . وفي منتصف القرن الثالث عشر ، توصلت الجيوش الإنجليزية المحاربة في ولز إلى القوس الطويل ، وهو سلاح سريع الإطلاق طويلاً المدى استخدمه الإنجليز ضد الفرنسيين في القرن الرابع عشر . وكان النصل المنطلق من السهم الطويل لا يخترق الدروع في أغلب الأحوال ، ولكن كان ييسر إمكانية إطلاق السهام بكثرة تشير الفزع والفوبي في صفوف الفرسان المشتبكون في المعركة . ونتيجة لهذه التغيرات في التكنولوجيا العسكرية صارت

الدروع أكثر ثقلًا والخيول أكبر حجمًا ، ولكن هذا لم يحفظ للفارس تلك الأهمية الفاتحة التي كانت له من قبل . وبنهاية القرن الثالث عشر كان الفارس يرقد بلا حراك إذا أُسقط من فوق فرسه بسبب الثقل الكبير للباسه المدرع .

وعلى الرغم من التضاؤل المستمر في أهمية الفارس ، فلم يكن يخطر على البال إمكانية شن الحرب دون أن يكون النبلاء هم ضباط الجيش . فقد احتفظ النبلاء بسيطرتهم على الحرب ، على الرغم من التغير التكنولوجي ، بسبب التقاليد والقيم الاجتماعية . وقد صغار الأوصال الإقطاعيين ما كان لهم من أهمية : إذ كان من قبيل المخاطرة أن يذهب المرء إلى الحرب ب الرجال لا يلزمون بأداء الخدمة العسكرية سوى أربعين يوماً فقط في السنة ، وربما يكونون في حال سيئة من الاستعداد والتجهيز والتدريب . وينتصف القرن الثالث عشر كان المرتزقة قد صاروا هم الوحيدة الأساسية في الحياة العسكرية في أوروبا . ولكن الملك كان يرسل أبرز النبلاء لتجنيد فيالق المرتزقة وإعدادها للخدمة في جيشه . ويسبب فترة السلام الطويل التي سادت في القرن الثالث عشر لم تكن هذه الخدمة مطلوبة كثيراً من الأرستقراطيين حتى تسعينيات هذا القرن ، مما أدى إلى شعورهم بالمهانة والإحباط . إذ لم يكن الفرد الأرستقراطي يعرف سوى القليل في مجالات كثيرة جداً - مثل شؤون الحكم ، والقانون ، والأدب ، والزراعة - ولكنه كان خبيراً بشئون الحرب فقط .

ويسبب عدم استطاعة الكثيرين من كبار نبلاء القرن الثالث عشر إظهار تفوقهم العسكري على غيرهم من فئات المجتمع ، فإنهم أخذوا يبحثون عن وسائل اجتماعية وإحتفالية يعبرون بها عن مكانتهم . ومع نهاية القرن الثالث عشر كانت الأرستقراطية قد تحولت إلى فئة منغلقة على نفسها ، وكانت لها مفاهيم ومراسم لم يكن باستطاعة الإقطاعيين الأجلاف وعامة الفرسان أن يشاركونها . فقد تطور علم كامل عن الأنساب وفن شعارات النسب ، مما كان تعبيراً عن الإعتقاد بأن النبلاء مسألة تتعلق بالدم والوراثة دون غيرها . وصارت طقوس الفروسية أكثر زخرفة وتعقيداً ، كما تم وضع قانون يحكم التعامل بين كبار الإقطاعيين على أساس أكثر شمولاً ، وكان الصبي الكريم المحتد يرسل في سن السابعة أو الثامنة ليكون وصيفاً في بيت أحد كبار الأرستقراطيين حيث يتلقى تعليمه الأولى . وبعد ذلك بسنوات سبع يصبح تابعاً ويتلقي تدريبه على السلاح . وأخيراً وعندما يستطيع دفع التكاليف « يرتدي شعار الفروسية » في إحتفال كبير يقسم فيه بين الفروسية ثم يمنحه السيد الكبير لقب فارس . هذه الطقوس ومثيلاتها - التي ارتبطت في أذهان العامة غالباً بالإقطاع - كانت في حقيقة

أمرها نتاجاً لمرحلة التدهور في النظام الإقطاعي . إذ كانت هي الوسائل التي حاولت الطبقة الحاكمة من خلالها أن تحافظ على مكانتها السابقة ، وأن تستعيض بالإمتياز الظبي عن فائدتها الاجتماعية .

وقد أدى ارتفاع منحني الزيادة السكانية والتضخم الذي ساد إبان الشطر الأعظم من القرن الثالث عشر إلى جعل هذه الفترة فترة رواج مللاك الأراضي . وعلى أية حال ، فإن ملاك الأرضي كانوا قد وقعوا في براثن الديون الشخصية ، ولاسيما كبار النبلاء منهم . ذلك أن الإنفاق على البيت الأرستقراطي ومواصلة الحياة بأسلوب الإسراف الذي كان كبار السادة الإقطاعيين قد إعتمدوه كان أكبر من مواردهم الشاسعة في كثير من الأحيان . فقد أفسدت الملكية النبلاء . إذ كان لدى الملك مصادر دخل كبيرة ، وكان يستطيع استغلال دخله من الضرائب الخاصة للإنفاق على حياته ، ويعيش حياة الفخامة والأبهة . وتورط النبلاء في الديون وهو يحاولون تقليد الملك ، كما أن السادة الصغار ، الذين كانوا بدورهم يقلدون كبار الأرستقراطين ، دمروا أنفسهم وهو يحاولون الحفاظ على أسلوب المعيشة الذي يخرج عن نطاق إمكانياتهم . وثمة سبب آخر لتاعب النبلاء الاقتصادية تثل في سوء استغلالهم لمواردهم . فقد تفوق بعضهم في الزراعة ، ولكن غالبية كبار النبلاء كانوا مشدودين إلى البلاط والمبازلات طوال يومهم بحيث لا يهتمون بالطريقة التي كان وكلاؤهم ونظر ضياعهم يديرون بها ممتلكاتهم الشاسعة . وربما كان كثيرون من نبلاء القرن الثالث عشر يرهقين يستغلون أراضيهم التي كانت غير خصبة ، بمجهود يائس لحل مشكلاتهم المالية . ولكن هذه المحارolas لم تكن تؤدي سوى إلى تصعيد مشاكلهم الاقتصادية . وفي نهاية القرن الثالث عشر كانت الأرضي التي اشتهرت بالخصوصية في ألمانيا وإنجلترا وفرنسا قد أنهكت بحيث لم تعد تصلح للزراعة .

كانت الاهتمامات السياسية لنبلاء القرن الثالث عشر تختلف من بلد إلى آخر إختلافاً بينا . ففي إيطاليا كانت الحياة السياسية لكتاب الأرستقراطين مرتبطة بتطور المدن بطبيعة الحال . وحينما حدث في أواخر القرن الثالث عشر أن اكتشف البورجوازيون أنهم لا يستطيعون إدارة حكوماتهم باقتدار ، رحبوا بدفع ثمن الاستعانة بالنبلاء وقبلوهم حكامًا طفأة في سبيل النزد اليسير من السلام والنظام . وهذا هو أصل « أمراً للنهضة » ذاتي الصيت . وقد أتاح تفكك ألمانيا السياسي الفرصة لتقديم كتاب النبلاء ، بل وصغارهم أيضًا . إذ كان هناك دائمًا بلاط يمكن لأى نبيل متعلم ، ذكي وجريء ، أن يجد لنفسه مكاناً هاماً فيه ، حتى ولو كانت

إمكاناته متواضعة . وظل هذا هو الوضع السياسي والاجتماعي السائد في ألمانيا حتى القرن التاسع عشر . أما في فرنسا وإنجلترا ، فإن حياة النبلاء كانت محفوظة بمؤسسات الملكية الوطنية . إذ أن نبلاء فرنسا القرن الثالث عشر وجدوا إختصاصاتهم الإقطاعية تتبع على حين تتحكم فيهم الإدارة الملكية الصارمة في كل مجال . ولكن الضرائب الملكية لم تكن باهظة ، كما أن التاج أرسى دعائم السلام ، والنظام ، والأمن : وهو ما كان الإقطاعيون يرونه ميزة في صالحهم ، لاسيما أن الحرب لم تكن في صالحهم . وبالنسبة للتنوع الأكثـر عدوانية بين النبلاء الفرنسيين في القرن الثالث عشر ، كان ثمة متنفس لطاقتـهم العـدوانية في الحملة الصليبية ضد الألبيجـنسـيين وحملة غزو صقلـية . ويسـبـبـ إتسـاعـ مـسـاحـةـ الـريفـ الفـرنـسيـ ، وتنـوعـ التـقـالـيدـ الـريـفـيـةـ ، لم تـكـنـ الأـرـسـتـقـراـطـيـةـ الفـرنـسيـةـ أـبـداـ مـجـمـوعـةـ مـتـقـارـيـةـ سـيـاسـيـاـ . كانتـ الحـكـوـمـةـ الـمـلـكـيـةـ هـيـ التـىـ تـسـتـطـعـ أـنـ تـجـسـدـ وـحـدـةـ الـمـلـكـةـ ، أماـ النـبـلـاءـ فقدـ ظـلـواـ يـفـكـرـونـ فـيـ أـنـفـسـهـمـ بـأـعـتـبارـهـمـ نـورـمـانـ ، أوـ بـرـجـنـديـنـ ...ـ أوـ غـيرـ ذـلـكـ . ولمـ يـكـنـ هـنـاكـ مجلسـ عامـ لـلـنـبـلـاءـ الفـرنـسيـنـ حتـىـ اـجـتـمـاعـ الـهـيـئـةـ الـعـامـةـ Estates Generaleـ فيـ القرـنـ الـرـابـعـ عشرـ ، وـكـانـ هـذـاـ اـجـتـمـاعـ مجـزـدـ إـجـرـاءـ دـعـائـيـ وـلـمـ يـكـنـ بـدـايـةـ لـمـؤـسـسـةـ فـعـالـةـ . وـكـانـتـ المـجـالـسـ الـهـامـةـ الـوـحـيـدـةـ لـدـىـ النـبـلـاءـ الفـرنـسيـنـ هـيـ المـجـالـسـ الـمـحلـيـةـ ، وـمـجـالـسـ الـمـقـاطـعـاتـ ، وـمـجـالـسـ الـإـقـلـيمـيـةـ . وـلـمـ تـكـنـ الـمـلـكـيـةـ الـكـابـيـةـ تـجـمـعـ النـبـلـاءـ سـرـياـ لـلـحـصـولـ عـلـىـ موـافـقـتـهـمـ عـلـىـ الـضـرـائـبـ؛ـ وإـنـاـ كـانـتـ تـتـعـاـمـلـ مـعـهـمـ بـطـرـيقـةـ جـزـئـيـةـ تقـسـيمـيـةـ ، وـهـوـ مـاـكـانـ إـنـعـكـاسـ لـحـقـيقـةـ أـنـ النـبـلـاءـ كـانـواـ يـبـلـوـنـ إـلـىـ التـفـكـيرـ فـيـ ضـوـءـ مشـاـكـلـهـمـ الـخـاصـةـ دـوـنـ الـاـهـتـامـ بـشـاـكـلـ الـمـلـكـةـ كـكـلـ . أماـ المـوقـفـ فـيـ إنـجـلـتـراـ ، فـكـانـ مـخـتـلـفـاـ قـاـمـ الـاـخـتـلـافـ ، لأنـهاـ كـانـتـ بـلـادـاـ أـصـفـرـ مـسـاحـةـ منـ فـرـنـسـاـ منـ نـاحـيـةـ ، وـيـسـبـبـ التـقـالـيدـ الـأـطـوـلـ عـمـرـاـ عـنـ وـحـدـةـ الـسـلـطـةـ الـمـلـكـيـةـ وـإـنـسـجـامـهـاـ وـالـقـانـونـ الـعـامـ الـذـيـ يـحـكـمـ الـمـلـكـةـ بـأـسـرـهـاـ مـنـ نـاحـيـةـ ثـانـيـةـ ، لأنـ كـيـارـ النـبـلـاءـ غالـباـ مـاـكـانـواـ يـتـلـكـونـ الضـيـاعـ فـيـ مـقـاطـعـتـيـنـ أوـ أـكـثـرـ مـنـ نـاحـيـةـ ثـالـثـةـ . وـلـمـ يـكـنـ النـبـلـاءـ الإـنـجـلـيـزـ يـفـكـرـونـ فـيـ أـنـفـسـهـمـ باـعـتـبارـهـمـ مـنـ كـنـتـ ، أوـ دـيـفـونـ ، أوـ يـورـكـشاـيرـ ، وإـنـاـ باـعـتـبارـهـمـ زـعـمـاءـ لـلـمـجـتمـعـ فـيـ الـمـلـكـةـ كـكـلـ . وـمـنـ زـمـنـ الـفـزـوـ الـتـورـمـانـيـ كـانـتـ تـتـمـ دـعـوتـهـمـ مـنـ كـافـةـ أـرـكـانـ الـمـلـكـةـ لـحـضـورـ الـاجـتـمـاعـاتـ الـكـبـرـىـ فـيـ مـحـكـمـةـ الـمـلـكـ Curia regisـ ، وـكـانـ مـنـ الـطـبـيـعـيـ أـنـ يـؤـدـيـ هـذـاـ التـقـالـيدـ إـلـىـ اـسـتـشـارـةـ كـيـارـ النـبـلـاءـ حـولـ الـضـرـائـبـ وـالـتـشـريعـاتـ وـالـحـصـولـ عـلـىـ موـافـقـتـهـمـ عـلـىـهـاـ . وـكـانـتـ الـأـرـسـتـقـراـطـيـةـ الإـنـجـلـيـزـيةـ تـعـرـفـ عـنـ أـعـمـالـ الـحـكـوـمـةـ الـمـلـكـيـةـ قـدـراـ أـكـبـرـ بـكـثـيرـ مـاـ يـعـرـفـهـ أـقـرـانـهـمـ الـفـرنـسيـونـ ، وـكـانـ هـذـاـ مـنـ بـيـنـ أـسـبـابـ مـحاـولـتـهـمـ تـوـجـيهـ الـإـدـارـةـ الـمـلـكـيـةـ فـيـ عـهـدـ هـنـرـىـ الـثـالـثـ .



طرق التجارة في القرن الثالث عشر الهجري

كانت مشاعر المرأة تضطرم في صدور البورجوازيين في إنجلترا وشمال فرنسا من جراء استمرار سيطرة البلاط على المجتمع ، واستئثار كبار السادة الأرستقراطيين بالإمتيازات القانونية والسياسية . ويتسم الأدب البورجوازي بصورة الناقدة الساخرة من البلاط ورجال الكنيسة الذين كانوا ينعمون بالإمتيازات الطبقية التقليدية ، والتي كانت في نظر البورجوازيين ، شيئاً لا يستحقونه . فالقصص الرمزية التي تحمل قدرًا من التمويه ، مثل القصص المزيفية الشائعة التي تدور حول رينارد الثعلب Reynard the Fox كانت تنفيساً مريضاً عن مشاعر البورجوازيين وإحساسهم بأنهم ضعيفة الإستغلال وكانت نظرتهم للحياة بالضرورة أكثر عقلانية ، وأقل خيالية من تلك النظرة إلى كانت سائدة في أداب الفروسيّة . هذه العقلانية والساخرية هي التي تميز الجزء الثاني من « روايات الزهرة » التي كتبها جان دي مين Jean de Meun ، الذي كان بورجوازياً فرنسيّاً تعلم في الجامعة ، عن مثالبة أدب البلاط التي يتميز بها الجزء الأول من هذه الروايات . ولم يكن باستطاعة البورجوازيين عموماً في القرن الثالث عشر أن ينظروا إلى الحياة نظرة خيالية : فقد كان عليهم أن يعتمدوا على مواهبيهم الخاصة وطاقاتهم حتى يتذنبوا الواقع في فخاخ الفقر المزري . لقد كانت أسوار المدينة في العصور الوسطى تضم مجتمعاً متنافساً للغاية ، على الرغم من الجهد الذي كانت نقابات الحرفيين القديمة تبذلها للسيطرة على الحياة الاقتصادية ، وهو مجتمع كان فيه الإحسان إلى الضعيف والعاجز قليلاً . ومع هذا فإن التجار نفسه والذي كان نادراً متشككاً ، بلا أوهام ، وكان مخلصاً تماماً لزعامة الرهبان الفرسان على الكنيسة : إذ كان يقف ساعات طوال لكي يستمع إلى خطب الرهبان الحماصية ، أو لمشاهدة المسرحيات التي تتناول المعجزات والأخلاق ، والتي كانت موضوعاتها الرئيسية مأخوذة من قصص الكتاب المقدس . وكان البورجوازي يطلق نكاتاً فجة عن رجال الكنيسة ، ولكن السماء والجحيم كانوا مكانين حقيقين ولاشك في وجودهما بالنسبة له . لقد كانت مدن العصور الوسطى المزدحمة غير الصحية ، والقيود السياسية والقانونية التي كان البورجوازي يناضل ضدها ، هي التي جعلت الناس المقهورين يتأنّجحون ما بين التطرف في السخرية والتهمّم ، والإخلاص الديني .

وإبان القرن الثالث عشر كان هناك تزايد مستمر في ثروات المدن وتطور في مؤسساتها ، ولكن هذا جلب في أعقابه مشكلات جديدة للحياة البورجوازية التي كانت موبأة بالفعل . ففي مدن الفلاندرز وشمال إيطاليا حيث الإنتاج الضخم للأقمشة الصوفية ، وحيث تزدهر

التجارة العالمية في هذه الأقمشة ، كان ثمة استقطاب متضاد للثروة ، وتصعيد الصراع الطبقي . إذ كان هناك شعور بالكراء المتبادلة بين المعلمين المسيطرین على النقابات الحرفية وبين العمال والصبيان في كل من هذه النقابات . كما كانت هناك عداوة متبادلة بين النقابات الغنية التي تشغله التجارة الأقمشة الدولية والنقابات العادمة التي تنتج البضائع للاستهلاك المحلي . ففي مدن النسيج الفلمنكية مثل غنت Ghent ، وفي المراكز الصناعية الإيطالية ، ولاسيما فلورنسا ، ظهرت طبقة بروليتارية كبيرة في القرن الثالث عشر . وعلى الطرف الآخر من الميزان الاجتماعي كانت تترى أقلية من المقاولين والمعهدین الذين جعلوا همهم السيطرة على حکومات المدن ، وضمان الترتيبات التي تتناسب مع مصالحهم الخاصة ، وأخيراً نشب صراع مرير بين هذه الأسر الحاكمة في سبيل الفوز بالسلطة . وكلما كانت المدينة في العصر الوسطي كبيراً ، كلما كانت الصراعات السياسية والطبقية فيها أشد مرارة .

لقد حقق البورجوازيون في القرن الثالث عشر تقدماً في مجال التطور الاقتصادي . ذلك أن حجم تجارة البحر المتوسط ، والبحر البلطي ، والشرق الأوسط ، وأوسط آسيا وروسيا كان يتزايد بشكل مطرد . فقد استغل تجار شمال إيطاليا تجربتهم في التبادل التجاري العالمي لتطوير المؤسسات المصرفية ، بل أنهم صاروا أكثر ثراء باعتبارهم الوكلاء الماليين للبابوية . وفي منتصف القرن الثالث عشر أعادت أوروبا استخدام العملات الذهبية في التجارة العالمية على نطاق واسع ، وقد صار الفلورين الذهبی ، الذي سک للمرة الأولى لسد حاجة التجار الهولنديين سنة ١٢٦٥ ، بمثابة العملة القياسية لأوروبا . وقد حقق البورجوازيون مستوى عالياً من التعليم العام ، ولم ينعكس هذا في مجال الأدب فقط (في فرنسا أولاً ثم إيطاليا) وإنما انعكس أيضاً في تطوير نظام الموثق المحترف الذي كانت مهمته كتابة أعداد لاتخusi من الوثائق التي صارت ضرورة لازمة لهذا المجتمع التجاري المتعلم .

ولكن البورجوازيون لم يكونوا قادرين على حل مشكلاتهم السياسية ، وعانت المدن الانهيار الداخلي المستمر ، وأن المدن كانت منقسمة على نفسها كما كان بنيانها طبقياً للغاية : فقد صارت نظمها الانتخابية نظماً غير مباشرة : لأنه لم يكن هناك أحد يثق في أحد آخر بحيث يعطيه صوته . ومع نهاية القرن الثالث عشر كانت كثير من المدن الإيطالية تتخلّى عن حرياتها الكومونية ، التي ناضلت قروناً في سبيل الحصول عليها ، وهو أمر كثيراً ما تحسّر عليه المؤرخون الليبراليون المحدثون . فقد تخلّى البورجوازيون عن السلطات السياسية إلى

٦١٩

بودستا Podesta ، أى دكتاتور خرج من صفوف الطبقة الأرستقراطية المحلية ، بحيث أنشأ أسرة وراثية في المدن التجارية الفنية .

وفي بعض مناطق أوروبا حافظت الكومونات على استقلالها . إذ كانت ماتزال هناك « مدن حرّة » في أراضي الراين في القرن الرابع عشر . وأبرز مجموعة من الكومونات المستقلة هي مدن البلطيق الألمانية التجارية التي تألفت منها العصبة الهانزية . فلم يكن تجارة شمال إيطاليا مشتغلون بالتجارة الواسعة فقط ، والتي كانت تقتد من روسيا حتى الجلثرا ، ولكنهم كانوا أيضا يشلون تحالفات سياسية وعسكرية ، وحاربوا الملوك الاسكندنافيين في سبيل الهيمنة على البحر البلطي . وحيينما كانت توجد سلطة ملكية قوية ، كان الاستقلال الذاتي للبورجوازيين قليلا . فقد كانت المدن الفرنسية في القرن الثالث عشر ، وكذلك بعض مدن الجنوب وإقليم الراين التي تتمتع بالامتيازات الكوميونية ، قد خضعت للإدارة الملكية الناهضة . أما في الجلثرا ، فإن الامتيازات السياسية والقانونية للبورجوازيين كانت أقل كثيراً من تلك التي حصل عليها نظائرهم في القارة . فد كان تجارة لندن ، حتى نهاية القرن الثالث عشر تقريرا ، ساخترين من جراء إصرار وزير المالية على أن وضعهم القانوني لا يكاد يختلف عن وضع الفلاحين في الضياع الملكية ، وهو ما يعني أن يخضع كل البورجوازيين للضرائب الاعتباطية .

كانت إحدى الحقائق الأساسية في حضارة القرن الثالث عشر تمثل في فشل الطبقات التجارية والصناعية في إحراز قدر من الزعامة السياسية في المجتمع . بل إن الكومونات الإيطالية كانت قد بدأت تفقد حريتها السياسية . فقد كانت حكومات الملكيات الصاعدة بأيدي ملوك الأرض وخربيجي الجامعات الذين لم يكونوا يهتمون بشئ سوى مصالح سادتهم الملكيين ، على الرغم من أن كثيرين منهم كانوا من أبناء الطبقة البورجوازية . وكان الملوك . والساسة الإقطاعيون ، والعلماء ، ما يزالون قادة المجتمع الأوّلي . ولم تترجم الأهمية الاقتصادية للبورجوازيين إلى زعامة سياسية واجتماعية حتى أواخر القرن الثامن عشر ، والقرن التاسع عشر .

أما أكبر طبقات المجتمع في العصور الوسطى ، والتي كانت تضم غالبية السكان فقد كانت طبقة خرساء . فليس ثمة أدب يعبر عن الفلاحين في القرن الثالث عشر ، ولم يحدث سوى في القرن الرابع عشر أن ظهر نوع من الكتابة يمكن اعتباره معبراً عن وجهة نظر

ال فلاحين . فالمرجح أن القصيدة المعروفة باسم Piers Plowman<sup>(١)</sup> كتبها أحد القساوسة الإنجليز الفقراء ، الذين غالباً ما كانوا هم أنفسهم من أبناء طبقة الفلاحين . ذلك أن نفمة هذه القصيدة الملتاعة ، المزيرة ، الأخرى ، تشي بأن الفلاح كان يدرك تماماً أن الطبقة الحاكمة في المجتمع تستغله ، كما أنه كان في الوقت نفسه مخلصاً لتعاليم الكنيسة التي كان ينقلها إليه القساوسة الأبرشيةون والرهبان الجلوسون . وليس أمامنا من سبيل يجعلنا نعرف على وجه التأكيد كم كانت آراء وليم لانجلاند William Longland ، مؤلف قصيدة Piers Plowman متوافقة مع آراء الفلاحين .

إذ يخبرنا المؤرخون الاقتصاديون ، من واقع دراستهم للسجلات الاقطاعية ، أن الأحوال الاقتصادية للفلاحين كانت آخذة في التحسن في معظم أنحاء أوروبا ، ولاسيما في فرنسا وألمانيا ، في القرن الثالث عشر . ذلك أن التأثير المركب للاقتصاد النقدي ، وحركة التعمير ، أثاحت للفلاحين سبيلاً الهروب من الواجبات التقنية والخدمات الاقطاعية التقديمة . فقد بني البعض « قرى جديدة » في الأراضي الخالية ، على حين انضم البعض الآخر إلى حركة الزحف صوب الشرق حيث كان السادة الألآن ينحرنهم شروطاً مغربية للاستقرار . أما أولئك الذين بقوا في قراهم ذات المقول المفتوحة ، فغالباً ما تمكنوا من التوصل إلى اتفاق مع سادتهم باستبدال الخدمات الاقطاعية بباجارات تقدية . وهكذا ، كان القرن في فرنسا وألمانيا في طريقه لأن يصير مزارعاً صغيراً مستقلاً . حقيقة أنه كان ما يزال عرضة للاستغلال على أيدي السادة الإقطاعيين المحليين ، وكان محطاً لإزدراء البروجوازيين ، وكان كبار القساوسة يتغاهلونه ، بيد أنه كان أفضل حالاً مما كان عليه قبل قرنين من الزمان .

ويبدو أنه كانت هناك اختلافات أفقية ورأسمية كبيرة في وضع الفلاح . إذ كان الأقنان الإنجليز أقل توفيقاً في تحقيق حريةهم ، ربما لأن الفرسان الإنجليز كانوا أشخاصاً قساة قبعوا في بلادهم واعتبروا بإدارة ضياعهم أكثر مما فعل السادة الفرنسيون . أما في إيطاليا فقد كان

٥ - قصيدة Piers Plowman قصيدة رمزية إنجليزية طويلة تنسب إلى وليم لانجلاند ( حوالي سنة ١٣٣ - ١٤٠ ) . وهي عبارة عن قصيدة دينية تحيد الكنيسة ، والحقيقة ، والعقل ، والفسق ، والجوع .. وما إلى ذلك . وهي في معظمها مكتوبة بلغة الحياة اليومية البسيطة ، ولكنها غنية بالتضامين ويكونها مصدراً للبحث العلمي . كما أنها كانت منبئة بمصدر المعلومات عن الحياة اليومية ، والجوانب المادية في حضارة القرن الرابع عشر في الريف الإنجليزي .

The Illustrated Ency. of Med. Civilization. (1980)

انظر :

(الترجمة)

الفلاحون يعانون من سيطرة البرجوازيين الذين كانوا يشترون الأرض ويستغلونهم دوغا شفقة. وكان هناك تدرج عميق داخل طبقة الفلاحين نفسها - مابين أولئك الفلاحين الأثرياء الذين يملكون المحاريث ، والحيوانات ، والمزارع وأولئك العمال اليوميين من لا يملكون أرضا والذين كان وجودهم هامشيا .

والتحسن العام في أحوال الفلاحين إبان القرن الثالث عشر لا ينبغي أن يعمينا عن حقيقة أنهم كانوا هم « الطبقة الداكنة dark people » في حياة العصور الوسطى . فلم يكن أمام الفلاحين مهرب من مسار حياتهم الذي كان يبدأ بميلاد ، وينقضى في العمل ، وينتهي بالوفاة ، فقد كان هذا يبدو مساراً بلا نهاية . ولأن الفلاح لم يكن يملك العلف الكافي لحيواناته في الشتاء ، فإنه كان يتضطر إلى ذبح معظمها في ديسمبر . وبعد أن يتخم نفسه بالأكل في عيد الميلاد الذي يعتقد إثنى عشر يوما ، لم يكن يتبقى له شيء من اللحم الطازج حتى زمن الربيع ، وعبر سنوات طوال كان شبح الموت جوحا يحوم حول كوهه المتداعى . وكانت تسلية الوحيدة هي خدمة يوم الأحد الصباحية التي يقوم بها قسيس نصف متعلم ، أو موعظة يلقاها أحد الرهبان الجوالين . وبين هذا الفلاح البهيم الغبي ، وكاتدرائيات الفكر التي كان الجامعيون يشيرون إليها في المدن الجامعية النائية ، كان الجسد الكلى للتقدم الإنساني يت shamip نافضا عن نفسه غبار الرقاد الطويل .



## الجزء الثامن

### الإنهاصار

أواخر القرن الثالث عشر و مطلع القرن الرابع عشر

« إن من يعمل لصالح الدولة يكون الحق »

غايتها .

- دانتى أليجيري

« لكل كاثوليكى الحق فى أن يستائف

القرار الصادر عن بابا مهرطق » .

- وليم اوكمانى



## الفصل الحادى والعشرون

### فشل الوفاق الجديد

#### ١ - رغبة الموت فى مجتمع العصور الوسطى :

فى سنة ١٢٧٠ ذهب الملك المسيحي المثالى ، لويس التاسع ملك فرنسا ، للقاء ريد ، ثم لحق به بعد عامين هنرى الثالث ملك الجلطة الذى كان خادماً مطيناً للبابوية . وغلب على سياسة خلفائهم طابع جديد من الوحشية والعناد طوال السنوات العشرين التالية . ففى سنة ١٢٧٢ اختفى الدكتور الملائكى توماس أكويناس هو الآخر من مسرح الأحداث . وبينما واصل تلاميذه الدومينيكان سيطرتهم على كلية اللاهوت فى الجامعة ، كان عليهم أن يدافعوا عما قام به توماس من المزج بين العلم والدين . وفي سنة ١٢٧٧ قام أسقف باريس بحركة طائفة غير محسوبة : إذ نشر عدة فرضيات وأدناها على أساس أنها أفكار رشيدة خاطئة ، ولكنها من بعض الوجوه يمكن أن تفسر على أنها إدانة لبعض التعاليم الشوماسية : ومن الواضح أن هذا التلميح كان مقصوداً تماماً . وقد أخذ بعض الفرنسيسكان الشبان فى أوكسفورد ، من فرضت عليهم القيد بعد موت بونافنتيرا سنة ١٢٧٤ ، من الإدانة التى نشرت سنة ١٢٧٧ نقطة انطلاق للهجوم على الشوماسية ، وبدأوا يتحركون نحو موقف رمزي ثورى . ففى سبعينيات القرن الثالث عشر ، أو بعدها بقليل ، كان النمو السكاني والإزدهار التضخمى الذى تميز به الاقتصاد الأوروبي منذ منتصف القرن العاشر قد بدأ فى التلاشى والضمور ، وانزلقت أوروبا شمال الألب فى تدهور طويل ومرير استمر حتى منتصف القرن الرابع عشر ، مما جلب السخط الاجتماعى والتمرد الذى يشيع فى مرحلة الانكماش الاقتصادى .

هذه الحوادث تميز سبعينيات القرن الثالث عشر باعتبارها الخط الفاصل العظيم فى التاريخ الوسيط . ذلك أنها كانت بداية فترة مدمرة من الإنهايار والعنف استمرت نصف قرن ، ولم تنته تماماً حتى أخريات القرن الخامس عشر . وبحلول سنة ١٣٢٥ كان العمل الذى استغرق قروناً قد انهار وتبعثرت أسلاؤه ، كما تحلل النظام الفكري والأخلاقي لمجتمع العصور الوسطى . ففى غضون هذه السنوات الخمسين انقلب الملكية الفرنسية على حلقتها (التي كانت من أسباب وجودها إلى حد ما) ، بابوية العصور الوسطى ، واغتالتها ببساطة لتحطم هيبتها وسلطتها فى سنوات قلائل . ولم يتمدد أكبر المفكرين فى نصف القرن الذى أعقب

وفاة توماس أكينيس ضد العالم الفكري المنظم الذي خلقة فحسب ، وإنما هاجموا الكنيسة في سلطانها ورجالها . كما أنهم كانوا يجعلون الدولة باعتبارها القائد الوحيد للمجتمع الأوروبي . ومع شروق شمس سنة ١٣٢٥ أخذت رياح الهرطقة الشعبية العاتية ، التي كانت قد سكتت منذ منتصف القرن الثالث عشر ، تهب من جديد على أوروبا . لقد أصبحت حضارة العصور الوسطى بجرحها فيما بين سنة ١٣٢٥ وسنة ١٢٧٠ ، وبقيت عليها أن تعانى من العذاب الطويل القاتل الناجم عن الفوضى والمصاعب خلال السنوات المائة والخمسين التالية .

فلماذا تحملت حضارة العصور الوسطى ، التي كانت من نتاج عمل إبداعي خلاق على مدى قرون عديدة ، فجأة ويميل هذه السرعة ؟ من الممكن أن تجرب إجابة عملية جداً مزداتها أن الأخطاء في السياسة البابوية ، وطموحات بعض الملوك وزنوزات بعض المفكرين البارزين - كانت كلها من أسباب ماحدث . فلو أن سان لويس وسان توماس كانوا ما يزلان يتحكمان في عالم السياسة والفنون في العصور الوسطى ، لما حدثت هذه الكارثة على الإطلاق ! ولكن الحقيقة أن أولئك الزعماء الذين تولوا قيادة المجتمع في السنوات الخمسين التي تلت سنة ١٢٧٠ ، كانت لهم أهداف وأساليب غير أهداف وأساليب أسلافهم . فلم يكونوا أقل قدرة من الدكتور الملائكي والملك القديس ، ولكنهم أرادوا أن يتصرفوا بوسائل مختلفة . وطريقة أ NSF كليوباترة لا تؤدي إلى شيء سوى تحبيب السؤال الكبير في التاريخ والقائل : لماذا اختلف زعماء المجتمع الأوروبي في سنة ١٣٠٠ بهذه القوة في مواقفهم عن جيل منتصف القرن الثالث عشر ؟.

من الممكن أن نطرح إجابة حتمية على أساساً افتراض أن الحضارات كائنات عضوية تمر بدورة حياتية ثم تختفي . فكل حضارة تمر بالميلاد ، والشباب ، والنضج ، والكهولة ، ثم الموت . ويعتقد فلاسفة العالم القديم في هذه النظرية ، كما أن شبنجلر Spengler وكثيرين غيره من مفكري القرن العشرين يؤمنون بدورة الحضارة في الربيع ، والصيف ، والخريف ، ثم الشتاء . والحقيقة أن الحضارة لاتظهر لتكون كائناً عضوياً يمضي في مساره ثم يختفي ، على الرغم من أنه قد يكون ذا تأثير قوى على الأفكار والمؤسسات في الحضارات المتأخرة ، ومن خلال ترايئها ، تصبح خالدة ، ويختفي التفسير المختى للتاريخ في أنه ينكر الحرية الإنسانية . ولا يجب الظن بأن الإنسانية تفتقر إلى القوة للسيطرة على مصيرها ، وعلى صيانة الحضارة التي أوجدها قوى الإبداع البشرية . والمعالجة المتميزة للتاريخ معقلة ، بيد أنها تنسى إلى الأخلاقيات .

فالحضارة ، شأنها شأن أي إنسان لها إرادة الحياة ، ولكنها أيضا قد تصل إلى حال عصبية تجعلها راغبة في الموت<sup>(١)</sup> . وحضارة العصور الوسطى ، خلال نصف القرن الذي أعقب سنة ١٢٧٠ ، بعنفها وتطرفها ، وتدميرها الانتحاري لقيمها ومثلها العليا ، كشفت عن أن لديها الرغبة الانتحارية في تدمير نفسها ، تماما مثلما حدث في العصور الوسطى الباكرة ، عندما أظهرت إرادة الحياة في مواجهة العقبات المادية الرهيبة . فما هو أصل الرغبة العصبية للانتحار لدى مجتمع العصور الوسطى ؟ لقد كان ذلك ناتجاً عن القمع والكبت ، كما هو الحال عند الأشخاص المصايبين بالعصاب . ذلك أن الكبت المستمر للمشاكل الصعبة والمستعصية قد يؤدي في النهاية إلى نقطة تصبح عندها هذه المشكلات صراعا لا يمكن إخماده ، وتكون النتيجة إنهاياراً مفاجئاً قاتلاً . وهذا هو ما حادث حضارة العصور الوسطى . ذلك أن الروح الإبداعية التي تحملت في القرن الثاني عشر قد خلقت صراعات معينة وأساسية جداً ، دون أن تجد لها الحل في المجتمع والفكر الإنساني : مثل الصراع بين الدين والعلم ، والصراع بين الكنيسة وحرية التجربة الدينية الفردية ، والصراع بين سلطة الكنيسة وسيادة الدولة . وخلال السنوات السبعين الأولى من القرن الثالث عشر بذلك حضارة العصور الوسطى أقصى مانع طاقتها حل هذه الصراعات وكانت النتيجة وفاتها أوجد الهدوء المؤقت لكنه لم ينته هذه الصراعات .

والجزء الثاني من « روايات الزهرة » ، الذي كتبه بورجوازى جامعى فرنسي ، فى أواخر سبعينيات القرن الثالث عشر ، والذى يعتبر من أعظم ما أنتجته التراث الفرنسي فى مجال الأدب فى القرن الثالث عشر - هذا الجزء ، يكشف فى كل صفحة من صفحاته عن أن السلام الذى أرساه إنوسنت الثالث ، والصياغة التوفيقية لفلسفة توماس أكويناس لم تكن ترضى المفكرين من جيل جان دى مون الذى ألف هذا الجزء . إذ أن المثالية الرومانسية التى عرفها القرن الثانى عشر كانت قد صارت باردة قاصرة « وكم هو منحط ذلك العالم الذى جعل الحب

١ - نحن لا نوافق المؤلف على هذا الرأى الذى ييسط مسيرة البشرية ، ومن خلال كلامه فى الصفحات التالية نجد أنه ينافق هذا الكلام . وفى تصورنا أن إتساع الفجوة بين المثل العليا والقيم من ناحية والمارسات على أرض الواقع من ناحية أخرى من أهم أسباب سقوط الحضارات ، على أنه ليس السبب الوحيد بطبيعة الحال . فإن الفشل فى إدارة المجتمع ، والعجز عن حل المشكلات التى تواجهه ، وقصر النظر السياسى والاجتماعى لدى الحكماء - كلها من بين الأسباب الرئيسية فى سقوط الحضارات .

( المترجم )

للبسيع » على حد تعبير مون الذى رأى الطمع والفساد والعنف يسرى في جميع الاتجاهات . فهو يقول إن العلماء والقانونيين « يبieten مهاراتهم لقاء المال » ، وعلى الرغم من أنه هو نفسه كان بورجوازيا فإنه لم يكن برى أية إمكانية في حصول أبناء طبقته على الخلاص « ليس هناك تاجر على الإطلاق يعيش في راحة : لأنّه يمضى عمره في حرب من أجل الريع ، ولكنه لا يحصل على كفايته أبداً » ولا يشعر دى مون تجاه زعماء مجتمع العصور الوسطى بشئ سوى الاحتقار . فالملوك والأمراء « أوجدوا الاستبداد والطغيان وسرقوا الشعب » ، وفي كل الجياب يرى « قساوسة أشرار يهيمنون على الأرض ، ويهشرون لكى يكسروا الرضا ، والشرف ، والمال » كما أن المثل الأعلى الفرنسيسكاني أخفى إخفاقاً ذريعاً « الفقر ... مكرهه يسبه جميع الناس » . كذلك كانت كافة الجهود التى بذلت خلق كرمنولت مسيحي فى القرنين الثاني عشر والثالث عشر تبدو عبشاً لاطائل وراءه في نظر دى مون .

لقد وجد الجيل الذى عاش أواخر القرن الثالث عشر أنه يستحيل الحفاظ على النسيج المتهدّف الواهى لذلك الوفاق الماذاق الذى شيده الجيلان السابقان عبر الألم والمعاناة . فقد كان النظام العالمى الذى تم بناؤه مع مطلع القرن الثالث عشر دقيقاً فى توازنه بدرجة جعلتهم يكتشفون أن بقاها ضرب من ضروب المستحيل . فضلاً عن أنه لم تكن هناك أية حاجة للبقاء عليه ، لأنّه فشل في تحقيق السعادة الإنسانية . لقد أرادوا إنهاء حال الكبت المرهقة والتى أجلت حسم الصراعات بحيث تراكمت من سنة ١١٩٨ إلى سنة ١٢٧٠ : أى أنهم أخذوا يبحثون عن مخرج عدواني صوب هدف واضح وثابت . لقد كانوا ي يريدون إما العلم أو الدين ، إما التدين الشخصى أو السلطة الكنسية ، وإما الدولة الحاكمة أو تفوق السلطة الكنسية . أرادوا إنهاء حال التركيب ، والذهاء والخلل التوفيقية التلفيقية ، وتعقيدات حضارة الخلول الوسط . أرادوا ترسين بعض الأهداف الثابتة الواضحة التى يمكن أن تكون نقطه إنطلاق جديدة نحو العقبة والحب . وإذا وجدوا أن التوازنات الماذاقة والخلل التوفيقية فى زمن توماس أكويناس لم تخلص المجتمع من الجشع والفساد ، كان لابد لمجبل الفترة الأخيرة من القرن الثالث عشر أن يلقى باللوم فى الفشل الأخلاقى الذى حاقد مجتمعهم على التوليفة التوماسية نفسها . فعلى مرّ السنوات المائة والخمسين السابقة أجريت دراسات كثيرة ، وطرحـت أفكار عديدة ، وراودت الناس أحاسيس كثيرة : ومع ذلك لم تتحقق السعادة للبشرية ولم يتم تحقق الكرمنولت المسيحي . لقد كان الناس فى أواخر القرن الثالث عشر يأملون فى أنهم إذا ما

اتبعوا أحد الطرفين - بدلاً من الوسط الذي خذلهم - يمكن أن يجدوا الحب الجديد والمثالية الجديدة . وفي غمرة تعلمهم المشتاق إلى بساطة التطرف ، أخذوا يسعون نحو موت حضارة العصور الوسطى ، التي كانت قد باتت عبئاً غير محتمل .

## ٢ - تفكك العالم الفكري في العصور الوسطى :

أقام الدومينيكان التوamasية مذهبها رسمياً لجماعتهم في سنة ١٢٨٤ م . وسعوا لكي تقبلها الكنيسة لاهوتاً رسمياً لها . وكانوا يعتقدون أن نظام توماس أكونيناس قد حل المشكلات الفكرية التي ظهرت في القرن الثالث عشر . وزعموا أن سان توماس قد جعل الأرسطية ، التي هي أفضل معرفة الإنسان من علم ، تناغم مع حقائق الحياة المسيحية ، ويرهن على صحة العقيدة المسيحية بالعقل . فقد أوضح أن الإنسان يقف على قمة النظام الطبيعي ، ومع ذلك فهو على اتصال بما هو وراء الطبيعة « لأن هدف الإنسان هو تأمل الحقيقة والتفكير فيها » . ولكن هذا النظام العقلي المهيّب لم يرض بعضاً من أفضل المفكرين في الجيل الصاعد . ففي كل من شمال إيطاليا وإنجلترا في السنوات الخمسين التي أعقبت موت توماس قام المفكرون البارزون بإضعاف النظام التوamasي ، ثم هاجموه علانية ، وطروحاً مذاهب ذات طبيعة مختلفة قاماً . وانتهى بهم الأمر إلى الفصل بين العلم والدين ، ورفع الدولة خارج وفوق النظام الأخلاقى كقانون قائم بذاته ، من خلال إنكارهم للأسس التي تقوم عليها السلطة الكنسية ، وإحياءاتهم لتعاليم الهرطقة الشعبية في القرن الثاني عشر . وبعبارة أخرى ، فإنهم هجروا كاتدرائية الفكر التي قامت على اللاهوت التوamasي وتسبّبوا في انفصال عرى العالم الفكري في العصور الوسطى .

ويُمكن أن نتعلّم بدايات التمرد ضد التوamasية في فكر دانتي Alighieri Dante Alighieri ( ١٣٢١ - ١٢٦٥ م ) بجوانبه المتعددة ، باعتباره صاحب الاسم الأشهر في مجال الأدب في العصور الوسطى . وكثيراً ما عُرف دانتي بأنه الشاعر الذي صاغ خلاصة اللاهوت Summa Theologica في منظومة شعرية ، وبأنه تلميذ من تلاميذ توماس أكونيناس ، وهناك بعض الجوانب المعقولة في هذا الرأي ، فلاشك في أن دانتي تأثر كثيراً بالمذهب التوamasي . ولكنه أيضاً كان متبايناً مع بعض آراء الرشديين ، وفي تناوله للفكر السياسي لمجد نفسه ثورية جديدة تتعارض بشدة مع المذهب السياسي التوamasي . لقد كان دانتي رجلاً عالياً التعليم عميق الدين . ولكن ثورية كومونات الشمال الإيطالي تتبدى واضحةً أيضاً في

كتاباته . فقد كان يصل إلى آفاق فكرية جديدة لم تكن مفهومة قاما . إذ أنه يتذبذب ما بين طرفى مذهب العصور الوسطى التقليدى ، والغوربة المحسورة ، مجدداً بذلك حيرة الجيل الجديد من مفكري العصور الوسطى .

كان دانتى مواطناً فلورنسياً قضى السنوات العشرين الأخيرة من حياته منفياً خارج مدینته، التي كان يحبها حباً عميقاً ، نتيجة إحدى المعارك الفكرية التي سمت حياة كومونات الشمال الإيطالى . وكان هو الذى جعل من اللغة الإيطالية الدارجة لغة للأدب . كما أدخل العناصر الرومانسية ، التي سادت الشعر الفرنسي ما يزيد على قرن من الزمان ، فى الأدب الإيطالى . وفي قصائده يتجلى ذلك المزاج الحاذق بين الحب الدنيوى والحب الإلهى الذى كانت الروايات الفرنسية والألمانية قد جعلته محوراً لبنائها الدرامى بالفعل ، كما أنه كان بجل فرجيل وغيره من عظماً ، الأدب اللاتينى والكلاسيكى ، وكان من رواد التوحيد بين الرومانسية والإنسانية .

والكوميديا الإلهية ، أكثر مؤلفات دانتى طموحاً ، تعتبر أعظم ما كُتب من أشعار في العصور الوسطى يوجد عام . وهى ملحمة شعرية رمزية كانت نتاجاً لقدر هائل من الثقافة ، ومهارة أدبية لا يشق لها غبار . وهى فى رأى البعض تلخيص للتفكير المسيحى فى العصور الوسطى ، وصياغة رمزية فى شكل شعرى للمبادئ الجوهرية فى الفلسفه التوماسية . وهناك الكثير من جواهير القصور فى هذا الرأى . إذ أن دانتى يصف كيف أنه أقتيد فى رحلة من أعماق الجحيم ، عبر المطهر ، إلى الجنـة ، فى صور جمالية أخاذة . وكان مرشدوه الثلاثة فى هذه الرحلة رموزاً لثلاث مراحل صاعدة من المعرفة . إذ أن فرجيل هو الذى يقوده عبر دوائر الجحيم حتى المراحل الدنيا من المطهر ؛ وقد قصد دانتى أن يرمز بهذا الشاعر الرومانى الذى كان يهيم به إعجاباً إلى العقل الذى يمكن أن يعلم الناس بجهوده الخاصة كيف يهربون من اللعنة بالحياة الطيبة الخيرة . وفي المراحل العليا من المطهر ، وفي كافة مراحل السماء ، باستثناء المرحلة العليا ، تتولى إرشاد دانتى سيدة تدعى بياتريس ، وهناك سيدة بذات الاسم لعبت دوراً هاماً فى حياة دانتى ، على الرغم من أنها كانا يلتقيان نادراً ، كما أنها تزوجت من أحد المصرفين الأثرياء فى فلورنسا . وهى ترمز إلى النموذج الرومانسى للحب الدنيوى والإلهى فى نظر دانتى ، كما أنها تمثل الرحمة أو الحب الإلهى فى الكوميديا الإلهية ، أى أنها تمثل الدين أو الكنيسة ، التي كانت خدماتها وطقوسها السبيل الوحيد إلى الخلاص

٦٣١



إيطاليا في مطلع القرن الرابع عشر الميلادي

والدخول إلى السماء . وأخيراً ، كان دليلاً لمواجهة الروح القدس هو سان برنار الذي يرمي إلى التجربة الصوفية . وهناك تشابه بين الحج الديني على هذه الصورة وبين الفلسفة التوماسية . إذ كان توماس دانتى يتلقى على قدرة العقل لإرشاد الناس إلى مبادئ الحياة الطيبة وضرورة وجود الكنيسة لتحقيق هذه الإمكانيات وفهم الحقائق السامية . وتحديد دانتى للصوفية بأنها أسمى أشكال المعرفة مستمد من تعاليم الفرنسيسكان وليس من الفلسفة التوماسية الدومينيكانية . ويظهر كل من سان فرنسيس ، وسان دومينيك في نفس الدائرة من السماء ، وأخيراً تنتهي الملحة الشعرية بصلة للعذراء .

وعلى أية حال ، فهناك بعض جوانب في الكوميديا الإلهية تختلف كثيراً مع مابها من تعاليم مسيحية وتقاليد عامة . إذ أن سيجيه البرابتى Siger of Brabant ، الفيلسوف الرشدي المعارض لسان توماس أكونناس يسكن في سماوات دانتى . كما أن الملهمة حافلة بالتعابيرات التي تجسد العداء تجاه مزاعم البابوية . إذ يضع دانتى إدانة مريرة على لسان القديس بطرس « للنئاب النهمة التي تتغلب في ذي الحملان » ، والذين خانوا مناصبهم ، كما أنه لم يكن راضياً عن معاصره بونيفاس الثالث بصفة خاصة ، فأرسله إلى الجحيم . ويرى دانتى أنه من المؤسف أن قنسسطنطين أعطى هبته للبابا ، وبذلك ورط نائب المسيح في الأمور الدينية . وهناك قصور أكثر عمقاً يشوب إيمان دانتى ، كما أن رؤيته للجحيم ، والمظهر ، والنعيم تشي بأن المذهب الأخرى كان في طريقه نحو الزوال . لقد كشف البناء الشعري لهذه الصورة التفصيلية للكوزمولوجيا الدينية عن أن المذاهب التقليدية قد فقدت حيويتها وطراحتها ، وصارت أنماطاً عرفية . وليس معنى هذا أن دانتى لم يكن يؤمن بوجهة النظر الكاثوليكية عن الخلاص ، ولكنه أوغل في هذه المذاهب بحيث أن الخط الفاصل بين الخيال الأدبي والحقيقة اللاهوتية بات غير واضح .

والمضامين الشورية في فكر دانتى تتبدى أكثر ووضوحاً في مقالاته عن « الملكية » . والظاهر أنها كتبت للدفاع عن حقوق الإمبراطور وسلطاته في إيطاليا ، لأن دانتى كان يعتبره حاكماً إيطاليا الشرعي . لأنـه كان يعتمد عليه في استعادته لمـركـزـه . والحقيقة أنـ الملكـ الـأـلمـانـيـ هـنـرىـ السـابـعـ جاءـ بالـفـعلـ إـلـىـ إـيطـالـياـ فـيـ حـيـاةـ دـانـتـىـ ،ـ ولـكـنـهـ لمـ يـاـبـثـ أـنـ عـادـ دونـ أـنـ يـفـعـلـ شيئاًـ لـإـنـهـاءـ نـفـيـ دـانـتـىـ وإـعادـتـهـ إـلـىـ فـلـورـنـسـاـ مدـيـنـتـهـ المـجـبـوـةـ .ـ وأـهـمـيـةـ الـكـتـابـ لـاتـكـمـنـ فـيـ منـاقـشـاتـهـ التـقـلـيدـيـةـ الـمـسـتـمـدـةـ مـنـ التـرـاثـ الـقـانـونـيـ وـالـتـارـيـخـيـ حـوـلـ سـمـوـ سـلـطـةـ الإـمـبرـاطـورـ

الروماني في العالم ، وإنما تمثل بشكل أكثر وضوحاً في موقفه الجديد . ويلمح دانتي بصورة طيبة إلى المذهب الرشدي عن الخلود الكلّي للروح ، وهو أمر يتناقض بشكل غريب مع موقف دانتي نفسه من الخلود الشخصي والذى بنى « الكوميديا الإلهية » على أساسه . إذ أنه يناقش التفسير البابوي التقليدي للنص الوارد في الكتاب المقدس عن بطرس ، وفي رأيه أن كلامات المسيح لبطرس « لا يتربّط عليها أن البابا يمكن أن يحل أو يربط في أمور الإمبراطورية » وهو ينكر صحة المزاعم البابوية المؤسسة على هبة قنسطنطين لأن « قنسطنطين لا يملك سلطة نقل المذهب الإمبراطوري ، كما أن الكنيسة هي الأخرى لاتملك قبوله » وأهم ما في الأمر هو دفاع دانتي عن السلطة الإمبراطورية ، ليس فقط على أساس التراث والقانون ونصرة الكتاب المقدس ، وإنما أيضاً إنطلاقاً من مذهب بسيط وثوري عن الضرورة النفعية : فهو يقول إن مصلحة الجنس البشري تتحقق على نحو أفضل في ظل الحكم الملكي . ويعتبر هنا انعطافاً جديداً في الفكر السياسي في العصور الوسطى . وما يلمح إليه دانتي في مجادلاته هو أن السلطة السياسية لا تقوم على أساس من القانون الطبيعي والإلهي فقط ، وإنما تتأسس أيضاً على الضرورة الاجتماعية .

والنظرية النفعية للقانون التي طرحتها دانتي تمثل على أوضح صورة في كتاب « المدافعان عن السلام » الذي نشره مارسيليو البارادواني Marsilio of padua ( ت ١٣٤٣ م ) في عشرينيات القرن الرابع عشر وهو نتاج آخر للحياة الكوميונית في شمال إيطاليا . وما لم يرد صراحة في كتاب « الملكية » لدانتي ، ناقشه مارسيليو بالتفصيل الشديد . فهو يقول بأن أساس القانون يمكن في خاصيته الآمرة الملزمة . ولا يحتاج القانون إلى أن يكون ذاته محتوى أخلاقي : إذ أن إرادة الشارع هي التي تصنع القانون وهذا يعارض مارسيليو ، بأوضح صورة ، المذهب التوماسي القائل بأن سلطة الدولة تخضع لنظام خالد ومطلق من القيم والمثل العليا التي تحجعل للقانون الوضعي قيمته . فليست للقانون ، في رأي مارسيليو ، أية فعالية بدون الإرادة المطلقة للدولة . وهو بهذا يقترب من مذهب السيادة الذي عبر عنه بودين Bodin ونظريّة هوبيز Hobbes النسبية عن القانون في القرن السابع عشر . فالكنيسة ، مثل أية هيئة أخرى في الدولة ، تخضع للقانون . وهكذا يقلب مارسيليو مذهب السلطة الكنسية القائل بتنوف سلطة البابا رأساً على عقب . فبدلاً من أن تكون الدولة خاضعة تماماً للمساندة المعنوية من الكنيسة : كانت الكنيسة هي التي تخضع لإرادة الدولة المطلقة . والسمّاح

للكنيسة بأية سلطات تشريعية ، أيا كانت ، « أمر لا يتوافق مع سلام البشر ». وفي كتاب مارسيليو البدواني تأخذ النزعة الثورية لدى أبناء الكوميونات الإيطالية شكلا فكريا محدداً، وتعبر عن مذهب سياسي يهاجم الرابطة بين الدولة والسلطة الأخلاقية هجوما عنيفا للغاية . وكتاب « المدافع عن السلام » Defensor Pacis يجعل من الدولة قانونا بحد ذاتها .

وتحت نزعة رشدية ثورية تكمن خلف محاولة مارسيليو لفصل الدولة عن النظام الأخلاقي . ذلك أن نظرية ابن رشد عن الحقيقة المزدوجة ، وفصله بين دنيا العلم ، وعالم الدين ، تتجلّى واضحة في الفلسفة السياسية لنظرية مارسيليو النفعية التطوعية للقانون . فقد وقع مارسيليو تحت تأثير الفلسفة الرشدية في شمال إيطاليا ، التي كانت عند مطلع القرن الرابع عشر قد تأثرت بتعاليم الفيلسوف العربي . وخلال القرنين التاليين كانت الفلسفة الرشدية تمثل تياراً هاما في فكر العصور الوسطى ، حيث كانت تشع من إيطاليا ليصل نورها إلى بقية أنحاء أوروبا .

وقد تأكّد مذهب ابن رشد عن ازدواج الحقيقة عندما روج زعماً، جامعة أوكسفورد الفرنسسكان لمذهب مماثل يفصل بين الدين والعقل ، في الوقت الذي كانت الفلسفة الرشدية تنتشر من إيطاليا صوب الشمال في القرن الرابع عشر . ولكن أولئك المفكرين الفرنسكان في أوكسفورد لم يكونوا رشديين : فالواقع أن إدانة أسقف باريس للفلسفة الرشدية سنة ١٢٧٧ ، كانت بمثابة نقطة البداية التي انطلقوا منها لتحقيق تطورهم الفكري . ومع هذا فإن جامعة أوكسفورد الفرنسكانية توصلت إلى نفس النظرية التي روج لها الرشديون بعد نصف قرن من هذا التاريخ : هذه النظرية مؤداها أن العقل والدين ينتميان إلى عالمين مختلفين ولا يمكن أن يتحقق لهما الإنداج .

ومنذ البداية لم يكن الفلاسفة الفرنسكان سعداء بفلسفة توماس أكونيناس الأرسطية المسيحية . وانسجاما مع الموقف العام لجماعتهم ، كانوا يتطلّعون صوب الفلسفة الأوغسطينية القديمة أكثر من تطليقهم إلى الفلسفة الأرسطية الجديدة . وكان سان بونافنتيرا قد طرح مذهبها يؤكد من جديد تراث العصور الوسطى بالأفكار الإلهية ، ونتيجة لهذه النظرية الأفلاطونية عن المعرفة تأكّدت فلسفة سان آنسلم الواقعية بفضل الفلسفة الفرنسكان ، وخصوصا بونافنتيرا . فقد كان يؤمن بأن هذه الفلسفة الأوغسطينية - الأفلاطونية - الواقعية تقدم أرضية فكرية أكثر صلابة من المختمية الأرسطية ، والإصرار الفرنسكاني على القدرة

الإلهية وأولوية الإرادة . وقد تابع خلفاؤه نفس الهدف ، كما أنهم عارضوا أرسطوية سان توماس المسيحية . بيد أنهم تخلوا أيضاً عن واقعية بونافنتيرا الأفلاطونية المحافظة ، وتوصلوا إلى فلسفة رمزية ثورية قادتهم إلى الحل الواقعي .

كانت وفاة بونافنتيرا سنة ١٢٧٤ ، من جميع الجوانب ، خطأ فاصلًا في تاريخ الجماعة الفنسنكانية فقد كان هو الفيلسوف المسيطر بين الفنسنكان ، وعندما اختفى من على المسرح انطلقت الفلسفة الثورية التي يمثلها الفنسنكان الشبان لاتلوي على شيء . فقد شدتهم إدانة الرشدية في سنة ١٢٧٧ ، وكانت هذه أيضًا هي أدائهم في انتقاداتهم القاسية للفلسفة التوماسية . إذ كانوا يعتقدون أن التوماسية قد أخضعت قدرة الله الواسعة وحرية الإرادة الإنسانية لنظام آلي من الختمية الأرسطية . ولذا فإنهم عملوا على الفصل بين الفلسفة والعلم من ناحية ، والدين من ناحية أخرى . وعلى أية حال ، فإن بونافنتيرا لم يكن أكبر فيلسوف فنسنكانى فحسب ، وإنما كان أيضًا الأستاذ العام لجماعته ، كما أنه كان زعيم حزب المحافظين بين « الأخوة الصغار » . وكان المحافظون يتقبلون التغيرات التي شجعتها البابوية في الحياة الفنسنكانية ، وأهمها السماح للجماعة بالامتلاك . وهناك مجموعة صغيرة في الجماعة عرفت باسم « الروحانيين » رفضوا قبول هذه الانحرافات عن تعاليم سان فنسنسس الأصلية ، وبدأ نضال مثير قسم الجماعة إلى جناح ثوري وجناح محافظ . وبدأ « الروحانيين » بإصرارهم على فقر الجماعة ، يطالعون بالفقر المواري للكنيسة بأسرها ، وأخذوا يطرحون التساؤلات عن السلطة العلمانية للبابوية وعن ممتلكاتها المادية على نحو خاص .

وفي خمسينيات القرن الثالث عشر أعاد « الروحانيون » الإيطاليون بعث أفكار يواقيم الفلوري الهرطيقية والتي كانت الكنيسة قد أدانتها منذ زمن طويل على أساس أنها من أشد الهرطقات خطورة . وطبقوا أفكار يواقيم على الموقف الذي كان قائماً داخل جماعتهم ، فقالوا بأن البابا هو المسيح الدجال ، وأن المحافظين هم عملاؤه . وزعموا أن عصر الروح القدس سوف يحيى ليطبح بالمسيح الدجال ، وينهى حكم القساوسة العبيد . وأن جماعة رهانية متسلولة جديدة ، سوف تنبثق من الفنسنكان الروحانيين ستجلب العصر الجديد للروح القدس . وقد تسبب إخلاص الروحانيين للمثل الأعلى الفنسنكانى الأصلى وإحياءهم لذهب الفقر الموارى للكنيسة ، والهرطقة اليراقيمية - تسبب فى حدوث فوضى خطيرة بين الرهبان الفنسنكان . ففى سنة ١٢٥٧ أدين الرئيس العام للجماعة بسبب تعاطفه مع الروحانيين وخلع من منصبه .

وخلقه سان بونافنتيرا ، الذى قبل الموقف المحافظ ولكنه حاول أن يلين عريكة الروحانيين ويعيد توحيد الجماعة . وتم ترتيب ذريعة قانونية أتاحت للبابا فرصة التحفظ على أملاك الفرنسيسكان حتى يمكنهم أن يحتفظوا بوضعهم الرسمى كمتسلين . وفي الربع الأخير من القرن الثالث عشر أمكن تجنب تفكك هذه الجماعة الرهبانية التى كانت أداة فعالة فى استعادة هيبة الكنيسة بين العلمانيين . فقد انسحب كثيرون من الروحانيين إلى حياة النسك ، وظل المحافظون يسيطرون على الجماعة . ولكن الروحانيين لم يتخلوا عن إيمانهم بذهبهم الثورى ؛ إذ كان يساندهم بعض من أقدر الرجال فى الجماعة ، وبعد سنة ١٣٠٠ امتنزج تيار الثورية الروحانية بين « الأخوة الصغار » بتيار الثورية الفلسفية بين أساتذة أوكسفورد الفرنسيسكان .

بدأ تقدم فرنسيسكان أوكسفورد صوب الرمزية بالعالم دونس سكوتوس ( ١٢٦٦ - ١٣٠٨ ) Duns Scotus الذى كان أعظم علماء المنطق فى العصور الوسطى ، وقد ولد باسكتلندا كما يتضح من اسمه ؛ وانضم إلى الفرنسيسكان ، ودرس فى باريس ، واشتغل بتدريس اللاهوت فى أكسفورد . وهو يبدأ باستفسار علمى خالص حول قوة العقل الإنسانى ليخرج من نطاق المعلومات المحسوسة ويصل إلى استنتاج يتناقض مع التفاؤل التوماسى الذى كان يعتقد أنه يمكن أن يقيم بناء معرفة عقلانية بالله على أساس معرفى مستمد من التجربة الحسية . والله قادر على كل شيء ، وهو حر فى إرادته ؛ أما العقل الإنسانى فعلا يمكنه أن يعمل خارج سلسلة من السببية حتى يمكنه أن يتعرف على الوجود الداخلى لله . ولم يكن سكوتوس يحاول الخط من شأن الدين ، وإنما كان يحاول إبراز أهميته المترفة ؛ لقد كان يحاول أن يجعل الدين هو المصدر الوحيد لمعرفة الوجود الإلهى . وكان يظن أنه قد حمى القدرة الإلهية وحرية الإرادة من تأثيرات الفلسفة التوماسية التى تضع القيود فى سبيلهما .

ومات دونس سكوتوس وهو فى قمة قوته العقلية ، وقبل أن يتمكن من استكمال كتابه . وأهم دلالات مذهب سكوتوس هي التى أبرزها وليم الأوكسامي William of Occam (ت. ١٣٥٠ ) وهو فرنسيسكانى من أكسفورد أيضا ، ولم يكن يتعدى الثلاثين من عمره . لقد أحدث وليم أوكام ثورة فى الفلسفة المدرسية حيث فصل تماما بين المنطق والميتافيزيقا . وكان سكوتوس قد اقترح هذا بالفعل ، ولكن أوكام هو الذى جعل الفصل بينهما مطلقا و تماما . فقد قال بأن المنطق لا يتعامل مع الوجود بافتراضات تبدأ من نقطة بداية بالتوافق مع الحقيقة أو الوجود . فالفرض العقلى هو أشكال خالصة من الفكر فارغة من كل محتوى ميتافيزيقى ،

ولاتربطها بالحقيقة النهائية رابطة . « وجودها هو وجودها المدرك » . فالمنطق إذن لا يتناول سوى صيغ المفزي ، أو « المصطلحات » ، ولكننا حينما نتساءل عما إذا كانت المعرفة الميتافيزيقية ممكنة ، أو إذا كان من الممكن للإنسان أن يعرف الحقيقة النهائية بالعقل ، يجبر أوكام على هذه الأسئلة بالمعنى . فالكلمات مجرد رموز عقلية ، بعيدة تماماً عن الحقيقة الكلية ، وهي رموز تتشكل بواسطة العقل خارج الحواس المتكررة والذاكرة المضطربة التي لا تصلح سوى للأشياء الفردية فقط . ويفهمونا عن السببية متوقفة على هذه العملية العقلية وليس لها وجود حقيقي خارج العقل . وبهذا يتوصل أوكام إلى فلسفة اسمية متطرفة تقترب من فلسفة هيوم الإمبريقية الراديكالية والتي ينادي بها أيضاً بعض فلاسفة القرن العشرين .

كان هدف أوكام هو نفس هدف سكوتيس : إذ كان يريد أن يؤكد مازعمه الفرنسيسكان من أن معرفة الله لا يمكن أن تتأتى سوى من خلال الدين والفطرة فقط ، وأن الوجود الإلهي لا يمكن معرفته بأية وسيلة عقلية . لأن ذلك يعني بالنسبة له تحديد الوجود الإلهي . لقد استغل الفلسفة للقضاء على مكانة الفلسفة ولكن يعزز الأسلوب الفرنسيكاني في معالجة الألوهية باعتباره السبيل الوحيد إلى ذلك . وسرعان ما كان لرمزيته المتطرفة ، التي تجادل بقوة وفطنة ، تأثير كبير على المدارس التي كانت في ثلاثينيات القرن الرابع عشر مسرح نقاش وجدل كبير بين « المجددين » الأوكاميين ، كما عرفا آنذاك ، وبين مؤيدي التوماسية « الطريقة القديمة ».

كان أوكام يؤمن بأنه استخدم أسلحة المدارس الجدلية ضد رجال المدارس . إذ أنه كان قد أوضح أن نفس الفلسفة تدعم تعاليم سان فرنسيس عن المعرفة النظرية بالله . وقد أدى إخلاص أوكام لسان فرنسيس إلى تشككه في عقائد الجناح الراديكالي من الرهبان الفرنسيسكان . ففي نهاية القرن الثالث عشر كان الروحانيون قد نشطوا من جديد ، وأخذوا يبشرون صراحة بالفقر المواري للكنيسة وبالهرطقة الأخروية التي نادى بها من قبل يواقبيم الفلوري . وإذا لم يقنع أوكام بهجومه على التوماسية بدأ يهاجم سلطة البابا الدينيرية ويطالب بالفقر المواري للكنيسة . وجلب على نفسه غضب البابا حنا الثاني والعشرين . وقضى السنوات الأخيرة من حياته في بلاط الملك الألماني لويس ، ملك بافاريا ، الذي كان هو الآخر على خلاف مع البابا . وانضم لأوكام الرئيس العام لجماعة الفرنسيسكان الذي كان قد انضم إلى الروحانيين ، وأحدث بذلك الإنشقاق الذي كان يتهدد الجماعة الفرنسيسكانية منذ منتصف

القرن الثالث عشر ، وكان السبب في انضمامه إلى أوكام هو رغبته في التمتع بالحماية الملكية، وفي سنة ١٣٢٣ أداة البابوية مذهب الفقر المواري باعتباره هرطقة ، وأخذت محاكم التفتيش تطارد أكثر الروحانيين تطرفاً في إيطاليا ، وهم الذين عرفوا باسم الفراتيшиيلي<sup>(٢)</sup> . وكانت هذه الصراعات بداية لتدحرج حاد في حبوب جماعة الفرنسيسكان وزعامتهم لحركة الدين الأوربية .

وفي بلاط لويس البافاري تقابل أوكام مع مارسيليو الباڈوانی ، الذي كان هو الآخر قد هرب إلى هناك بحثاً عن الحماية ضد الغضب البابوي . وواصل الإثنان عملهما في ظل الحماية الملكية ، ويبدو أن أوكام قد تقبل مذهب مارسيليو عن تفوق سلطة الدولة على الكنيسة . فقد زعم أوكام أن البابوية ليست هي فقط التي يمكن أن تخطئ ، بل يمكن أن يخطئ المجتمع الكنسي العام أيضاً . وبذلك جعل الضمير الفردي هو السلطة الدينية النهاية ، وزاد كثيراً في سلطة الدولة . ولأنه أنكر عصمة البابوية والمجتمع الكنسي العامة من الخطأ والزلل ، فقد جعل سيادة الدولة هي القوة العامة السائدة في المجتمع . لقد كانت الفردية الدينية وسيادة الدولة وجهين مختلفين لعملة فكرية واحدة .

وهكذا التقى رافدان من رواد الفكر الشوري سوياً . إذ أن مارسيليو كان قد بدأ بالفصل الرشدي بين العلم والدين ، وانتهى أوكام إلى مذهب مشابه عن الحقيقة المزدوجة ، وأنكر إمكانية معرفة الوجود الإلهي عن طريق العقل . وقد أدان هذان التياران سلطة البابا الدنيوية ، وجعلوا الكنيسة مؤسسة روحانية خالصة ، وسمحاً باسم سلطة الدولة وتفردها في المجتمع . لقد شنت الحركات الفكرية الكبرى في غضون نصف القرن الذي أعقب وفاة توماس أكويناس هجماتها على كاتدرائية الفكر من كل جانب ، وذلك بالتأكيد على تفوق الإرادة - تفوق الإرادة البشرية على العقل البشري وتفوق إرادة الله المطلقة على العلة الضرورية الأولى المدركة عقلياً والتي تنادى بها التوماسية ، وتفوق إرادة الدولة على النظام الأخلاقي .

٢ - في النصف الأخير من القرن الثالث عشر أطلق هذا الاسم على الأخوة الفرنسيسكان في إيطاليا . وفي بداية القرن الرابع عشر أصبح مرادفاً للفرنسيسكان الروحانيين الذين أداروا اتجاهات الجماعة وتوافقها مع اتجاهات الكنيسة التقليدية وفي سنة ١٣١٧ بعد أن أدان البابا حنا الثاني والمعزون جماعة الروحانيين أسس المحبيلو كلارينتو Angela Clareno ( ت ١٣٣٧ ) ، الراهب الفرنسيسكاني جماعة الفراتيшиيلي كجماعة مستقلة .

## ٣ - العنف الجديد :

كان تجريد مارسيليو البارواني للكنيسة من سلطتها المعنوية المهيمنة هو الصياغة النظرية للحوادث الرئيسية التي جرت في أيامه : ففي السنوات الخمسين التي تلت وفاة سان لويس كانت الدولة ، التي تحدد شكلها في الملكية الفرنسية والملكية الإنجليزية ، قد صارت قانوناً بعد ذاتها . إذ رفضت أن تعترف بسلطة الكنيسة وزعامة نائب المسيح ، وأخذت حكمة حفيض لويس التاسع على عاتقها مهمة اغتيال بابوية العصور الوسطى وإخضاعها . ذلك أن الكيانات السياسية البارزة في الحضارة الأوروبية آنذاك - وهي الجلالة وفرنسا والدولة الكاثوليكية العالمية التي خلقتها البابوية - كانت قد طورت مؤسساتها وحددت أيديولوجيتها نهائياً في نهاية القرن الثالث عشر . ولكنها اكتشفت أن أهدافها متضاربة . فقدت أدت الاتجاهات التوسعية لكل من الملكية الفرنسية والملكية الإنجليزية إلى نشوب صراع لا يمكن التحكم في مساره بين القوتين الكبيرتين في أوروبا . كما أن الجاه المحكم للملكية لفرض سيادتها على كافة الطوائف داخل المملكة كان يتعارض مع مزاعم البابوية عن سلطتها على الكنائس الإقليمية وسلطتها الأخلاقية على المجتمع . وكانت الترفقات وعمليات التقارب قد فشلت كوسائل حل هذه المنازعات ، واشتبكت الجلالة وفرنسا في العقد الأخير من القرن الثالث عشر في حرب مدمرة أنهت السلام الطويل الذي ساد في القرن الثالث عشر ، واستمرت هذه الحرب بشكل متقطع على مدى مائة وخمسين سنة ، وانتهت بفوضى سياسية واجتماعية أدت إلى تدهور كل من الملكتين . وتم إقرار الصراع بين البابوية والملكية الفرنسية باستخدام العنف المادي ضد البابوية نفسها في العقد الأول من القرن الرابع عشر ، وهو أكبر عمل لا أخلاقي في التاريخ الطويل للعلاقات بين الكنيسة والدولة في العصر الوسطي .

وهكذا كان زعماء المجتمع الأوروبي في أربعينيات القرن الثالث عشر يحاولون حل مشكلاتهم عن طريق أكثر الإجراءات تطرفاً وقسوة . وهو موقف من العناد والعنف حكم تصرفات كل من زعماء الكنيسة والدولة إبان تلك الفترة . ولم يكن هو ذلك العنف الناجم عن البداوة . والذى عرفته العصور الوسطى الباكرة ، وإنما كان عنفاً ناتجاً عن تفكك نظام متحضر وإنهايار المقاييس الأخلاقية . لم يكن عنف البربرة ، على حد تعبير جاكوب بوركهارت ، ولكن عنف «المطوفين المرعوبين» الذين لا يستطيعون احتمال الحلوى الترفيقية وصراعات الحياة المتدينة ، ولا يشفى غليلهم سوى عدوان الوحشية المنظمة .

لقد وصلت ملكية العصور الوسطى إلى قمتها في إنجلترا وفرنسا أواخر القرن الثالث عشر ومطلع القرن الرابع عشر ، ولم تشهد أوروبا ممارسة السلطة السيادية على هذا النحو حتى قبل سنة ١٥٠٠ بقليل . ذلك أن متابعة الملكية الإنجليزية في السنوات السبعين الأولى من القرن الثالث عشر كانت ، إلى حد كبير ، ناتجة للقصور في شخصية الملك ، ثم وجدت الحكومة الملكية في إدوارد الأول ( ١٢٧٢ - ١٣٠٧ ) ، مرة أخرى ، الزعيم الذي يستطيع استغلال السلطة التنظيمية للملكية الإنجليزية ، وهي السلطة التي كان الملوك النورمان والإنجليز قد أرسوا دعائهما من قبل . كان إدوارد يختلف عن أبيه هنري الثالث ، التقوى الطبيع ، من جميع الوجوه تقريبا . فقد كان تدين الملك الجديد نوعا من التدين الرسمي ، الذي ينفع واجهة مفيدة لسياسة عدوانية ، دون أن يشكل عقبة في سبيل ممارسة هذه السياسة . فقد كان إدوارد صليبيا ذكيا ، وجنديا عظيما استثار حماسة جميع الطوائف في المجتمع الأوربي . كما أنه حقق إنتصاراً عظيماً حين أخضع ويلز للمرة الأولى تماما للتاج الإنجليزي ، وحاول غزو اسكتلندا ، وعلى الرغم من أن هذه المحاولة حققت قدرًا أقل من النجاح ، فإنها زادت من شهرة إدوارد كجندي .

كان إدوارد قد وعي تماماً ذلك الدرس البائس الذي تعلمه من عجز أبيه عن السيطرة على البارونات والمجتمع في مملكته . وبدلاً من العودة إلى الممارسات الاعتباطية التي شهدتها عصر الملك جون ، فإنه عقد العزم على الإفاداة من التجارب الدستورية التي قام بها البارونات المتمردين لإحراكم سيطرتهم على الإدارة الملكية ، ولكنه كان يهدف إلى استخدام هذه الإبتكارات التنظيمية لزيادة السلطة الملكية بدلاً من تحديد نطاقها . فاستمر على نهج سيمون المونتفورتي من حيث الدعوة إلى اجتماع خاص في البلاط الملكي ، يتم فيه عقد اجتماع كبير للأعيان بحضور مثليين عن فرسان المقاطعات وعن البورجوازيين . هذه المناسبات الخاصة عرفت باسم البرلمانات ، وعند نهاية حكمه كانت هذه الاجتماعات تستغل كثيراً ، وبنجاح كبير ، لدرجة جعلت منها نظاماً ملكياً لاغنى عنه - فالمملك يحتفظ ببلاطه من خلال اجتماعات البرلمانات .

وكانت وظيفة برلمان إدوارد الأول ذات جوانب أربعة : قضائية ، وتشريعية ، ومالية ، ودعائية . فمن الناحية الرسمية كان هو المحكمة العليا ، وبذلك كان هو أعلى هيئة قضائية في المملكة ، حيث يكن نظر القضايا الكبرى بين الملك والأعيان وكبار السادة ، وحيث يكن

٦٤١

للفرسان والبورجوازيين تقديم الإلتتماسات بدلاً عن الشكاوى . ويمكن أن يكون البرلان تعبيراً عن إرادة أهل المملكة باعتباره مؤسسة تضم ممثلي عن كل الطبقات في المملكة . ومن ثم ، كان يمكن استغلاله ، وفقاً للنظرية السياسية والقانونية في الميثاق الأعظم Magna Carta في سبيل الحصول على الموافقة على التغييرات في القانون العام . وفي سلسلة من التشريعات البرلمانية العظيمة قضى إدوارد على كثير من مظاهر الفوضى ، وملاً كثيراً من الثغرات في القانون العام ، الذي عانى من قلة اهتمام الملكية خلال العهد السابق . كذلك استغل إدوارد البرلأن في الحصول على الحقوق الملكية ؛ مثل الرسوم الجمركية ، والضرائب المفروضة على البورجوازيين ، التي كانت تتم بعد الموافقة البرلمانية . وكان من الأسهل كثيراً فرض ضريبة سبق أن حازت على موافقة مثل الأمة ، ولاسيما لأن جبأة الضرائب كانوا في معظمهم من فرسان المقاطعات الذين لا يتلقون أجوراً ولم يكن من السهل إستمالتهم لتنفيذ سياسة ملكية لا يوافقون هم أنفسهم عليها . وربما كانت الوظيفة الأخيرة للبرلأن ، في نظر إدوارد هي أهم وظائفه . إذ كانت تيسر السبيل للإعلام عن السياسة الملكية وتتيح لوزراء الملك أن يخطبوا في السادة الروحيين والعلمانيين ، ومثل الفرسان والبورجوازيين بل وصغار رجال الكنيسة ، الذين كانوا يجتمعون من حين لآخر ، حول جداره وصلاحية المسار المقترن للعمل الملكي . ومع بداية تسعينيات القرن الثالث عشر كان إدوارد قد جعل من نفسه أقوى ملك إنجليزي منذ هنري الثاني . فقد استطاع تقليل سلطة البارونات بتشريع برلماني يطلب منهم إيقاض البرر الذي يبرر لهم حق الاحتفاظ بالسلطة الإقطاعية الخاصة ، وهو أمر كانوا يجدون صعوبة بالغة في إثباته أمام المحاكم .

وإعادة تثبيت الزعامة الملكية في إنجلترا على يد إدوارد هو الذي أتاح الموارد الازمة لخوض الحرب ضد فرنسا سنة ١٢٩٤م . وقد نشبت هذه الحرب بسبب مزاعم كل من الملكية الإنجليزية والملكية الفرنسية حول كونية الفلاندرز الفنية ، ولكن إدوارد دافع عن سياسته أمام البرلأن على أساس أن الملك الفرنسي عدو للثقافة الإنجليزية . وكان هذا الزعم يحمل قدراً من المبالغة لأن الملك الإنجليزي والأمراء كانوا عادة يتحدثون الفرنسية ، بيد أن هذا الزعم يشي بأن إدوارد كان يرى في نفسه ملكاً وطنياً .

ورحبت الحكومة الفرنسية بالتحدي الذي طرحته الملك الإنجليزى . فقد كان الفرنسيون يأملون في انتزاع آخر الممتلكات الإنجليزية في القارة الأوروبية ، في مقاطعة جاسكوني Gascony ، وبهذا يستكملون توسيع الدولة الفرنسية إلى ما يمكن اعتباره الحدود الطبيعية

للمملكة . ذلك أن شمبانى ونافار كانتا قد صارتتا من أملاك التاج الفرنسي نتيجة لزواج تحالف ، كما كانت ليون وغيرها من المدن المستقلة فى إقليم الراين قد ضمت بوجب ذريعة قانونية من تلك التى برع فيها الإداريون الملكيون . وكان فيليب الثالث ( ١٢٧٠ - ١٢٨٥ )، ابن سان لويس ، رجلاً خالماً الذكر ترك الحكومة بأيدى وزرائه الرئيسيين ، وسمح لهم بمواصلة الإجراءات التعسفية التى كان لويس التاسع نفسه يعارضها . واستمرت عملية إحلال مؤسسات التاج المالية والقانونية الشاملة محل الاختصاصات الإقطاعية ، والأسقفية دوغاً توقف . وكان أى سيد إقطاعى أو هيئة تقاوم الإرادة الملكية تتعرض للاضطهاد واللاحقة حتى لا يكون هناك من سبيل سوى الاستسلام . ولم تكن الحكومة الملكية قادرة على التغلب على النزعات الإقليمية لدى الأمراء الفرنسيين ، مما كانت نتيجته عدم استطاعتتها الحصول على الموافقة على الضرائب فى مجلس واحد ، كما كان الحال فى الجلترا ، وحتى عندما اجتمعت الهيئة العامة Estates General فى سنة ١٠٣٢ م للمرة الأولى ، كان ذلك لأغراض دعائية خالصة ، ولم تكن لهذه الهيئة أية وظيفة من وظائف البرلمان الإنجليزي . وعلى الرغم من أن المملكة الفرنسية كانت أغنى وأكثر سكاناً من الجلترا ، فإن الحكومة الكابوبية لم تكن تستطيع أن تجبي ضرائب كاملة على المملكة . ولكن الحصول على الموافقة من خلال مجال الأمراء الإقليمية ، والتفاوضات مع حكام المدن ، كانت توفر للملك الفرنسي من المال ما يكفى لكي يجعله أغنى ملوك أوروبا . فضلاً عن أن الخزانة الفرنسية كانت تستطيع أن تحصل على نصيب من الضرائب البابوية المفروضة على الأكليروس بحججة أن هذه الأموال ينبغي أن تستخدم للأغراض الصليبية فقط .

كانت للسلطة الهائلة التى تعمت بها الملكية الفرنسية عند ارتقاء فيليب الرابع ( ١٢٨٥ - ١٣١٤ ) العرش تأثير مفسد على العاملين فى الجهاز البيروقراطي الملكي ، خاصة الوزراء ، الرئيسيين للتاج . فقد كان أولئك رجالاً ذوى أصول اجتماعية متواضعة ، من أقاليم الفرسان أو من المناطق البورجوازية ، وشقوا طريقهم فى الحياة بفضل معرفتهم القانونية ومقدرتهم الإدارية بعد نضال مrier فى مطلع حياتهم . والوارد الهائلة التى كانوا يتحكمون فيها باسم الملك ، وقدرتهم اللامحدودة على تدمير من هم أرقى منهم اجتماعياً ، جعلت منهم أوغاداً متغطرسين بلا مبادئ ، ومنذ عهد فيليب أوغسطس اشتهرت البيروقراطية الفرنسية بواقفها الصعبة ، وكان ذلك أمراً ضرورياً لكي تتوحد البلاد حقاً تحت حكم التاج . ولكن جنون

العظمة عند وزراء فيليب الرابع كان شيئاً جديداً . فإلى جانب القسوة والماوغة ، كانوا يتصرفون كذلك بالاقتراء ، والابتزاز ، والاغتصاب . فقد اكتشفت حكومة فرنسا في أواخر القرن الثالث عشر أسلوب « الكلبة الكبيرة » : وهو ما يعني أنه كلما كان الاتهام خيالياً كلما كان من السهل تدمير الخصوم العاجزين . وتعلمت هذه الحكومة كيف يمكن تحويل الإجراءات القانونية إلى مؤسسة استبدادية حصينة . إذ كانت الإدارة الملكية تتصرف دائماً ضد ضحاياها العاجزين في إطار شكلي من الرسميات القانونية ؛ لأنها كانت قد اكتشفت أن مجرد استغلال الحكومة لواجهة المؤسسات القانونية في توجيهه أكثر الاتهامات كذباً وزوراً كفيلاً بأن يغير الحقيقة ويلونها في عقول العامة المظلمة . وليس من السهل أن نحدد الدور الذي لعبه الملك في هذا كله - فإلى أي مدى كان هو يوجه فعلًا هذه السياسة الشريرة ، أم أنه كان مجرد ضحية مكر وزرائه وخداعهم ؟ وبدو أن الاحتمال الأخير هو الأرجح . فقد كان فيليب تقى شجاعاً كشخص ، ولكنه كان أيضاً صامتاً غبياً مما يجعل منه أفضل واجهة يمكن للبيروقراطية أن تتفنن خططها في سترها . وكان وزراؤه وحرشاً وغاية في الاستهتار ، ولكن يبدو أن الملك كان يصدق أكاذيبهم الكبيرة بالفعل . ولم تكن ثمة صعوبات تواجههم في إقناعه بشرعية هجماتهم على من يقف في طريقهم ، بما في ذلك نائب المسيق نفسه .

بعد موت سان لويس وجدت البابوية نفسها في مواجهة صعوبات تصاعد باستمرار . ذلك أن مؤسساتها القانونية والمالية كانت محل الانتقادات من سائر أنحاء أوروبا ، بما في ذلك رجال الكنيسة الذين وجدوا أنفسهم تحت وطأة الضرائب الباهظة التي فرضتها عليهم البابوية ، كما أنهم غالباً ما كانوا يلاقون الاضطهاد في المحاكم البابوية . كان الكرادلة المتعلمين وإداريين على مستوى طيب ، ولكنهم استحقوا سمعتهم السيئة بسبب المحسوبية والرشوة . إذ أن الإجراءات المتطرفة التي اتخذت ضد الهومنشناون أزعجت أصحاب العقليات الحساسة الذين كانت تراودهم الشكوك حول سلوك من يحتفظ بثبات السموات (البابا) والذى يستخدم أساليب تناسب الطغاة الإيطاليين المشاغبين . فقد كان الفرنسيسكان الروحانيون قد غرسوا بذور الفوضى حين قالوا إن الكنيسة والبابوية فشلت في أن تسير على مبدأ الفقر الموارى . ومرة أخرى ظهرت نزعة معاداة رجال الكنيسة ، ولكنها كانت في هذه المرة موجهة بشكل مباشر ضد « الذئب » البابوي بشكل جعل من هذه النزعة العنصر السائد في الأدب الغربي آنذاك . فضلاً عن أنه كانت هناك مشكلات خطيرة داخل البلاط البابوى نفسه . فمنذ

القرن العاشر ، كان العرش البابوى محل نزاع بين الأسر الرومانية الطمرحة على فترات متقطعة ؛ إذ كانت هذه الأسر ترى فى العباءة البابوية وقبعة الكردينال وسبلة للحصول على ثروات ملكية جديدة . وبالإضافة إلى الأحزاب التى أفتتها العائلات الأرستقراطية البارزة داخل هيئة الكرادلة ، كانت هناك أيضاً مجموعة من الكرادلة الفرنسيين الذين تحمسوا لطالب الملكية الفرنسية والحكم الأنجوى فى جنوب إيطاليا . وفي ظل هذه الظروف ، كانت تنتج عن كل انتخابات بابوية أزمة صغيرة وإشاعات فاضحة . وفي أوائل الثمانينيات من القرن الثالث عشر كانت البابوية فى وضع تسهل مهاجمته للغاية إذا ما ظهرت أية مشكلة كبيرة فى أوروبا يمكن أن تؤثر على مصالحها وتختبر عزم البلاط البابوى . وقد ثارت مشكلة من هذا النوع تجاه هذه الأزمة .

كان حكم أنجيو صقلية وجنوب إيطاليا كريها فى نفوس المواطنين منذ البداية . فقد كان شارل أنجيو ، بخلاف الحكم الموهنشتاوفن السابقين ، لا يستطيع أن يزعم أنه من سلالة البيت النورمانى الأصلى ، على الرغم من أنه تولى حكم هذه المناطق الفنية بتخریص من البابوية . ولم تكن معاملته لشعب صقلية وجنوب إيطاليا أفضل من معاملة نبلاء شمال فرنسا لأهالى لامبجدوك فى مطلع هذا القرن . إذ كان ذلك مجرد اغتصاب جديد للأراضى على يد النبلاء الفرنسيين الذين لم يكن لديهم أدنى قدر من الاهتمام بصالح الشعب الذى قهروه وداروا كراماته . وكان الحكم الأنجوى فى جنوب إيطاليا علامه البداية فى رحلة الأفول الطويلة التى قطعها هذا الإقليم ، الذى كان مزدهراً من قبل ليسقط فى هوة المؤس والفقر . وربما لم تكن كراهية الإيطاليين لتظهر لو لم يكشفوا عن كراهيتهم لطبع شارل أنجيو فى امتلاك القسطنطينية . ففى سنة ١٢٦١ ، كانت الملكة اللاتينية فى القسطنطينية ، والتى أقامتها الحملة الصليبية الرابعة ، قد قضت نحبها ، واستعاد أمراء باليولوجوس عرش القسطنطينية . وكانت موارد الدولة البيزنطية المحياة من جديد ضئيلة ، بحيث لم يستطع البيزنطيون كلهم أن يصمدوا فى وجه الأتراك حتى استطاع المسلمون فى نهاية الأمر أن يستولوا على المدينة الذهبية النائمة على ضفاف البسفور سنة ١٤٥٣م . وهكذا باعت بالفشل الخطة التى كان إنوسنت الثالث قد وضعها لإعادة توحيد الكنيستان البيزنطية والرومانيَّة نتيجة للفوز اللاتينى للقسطنطينية . وعلى مدى عشرين سنة أخرى اشتري الحاكم البيزنطى الحماية من

الهجوم المضاد ، بالموافقة على اتحاد شكلى بين الكنىستين . ولكن فى سنة ١٢٨١ م أدان شارل أنجيو سلوك المحاكم البيزنطى التظاهرى ووضع خطة لمهاجمة القسطنطينية . كان البيزنطيون قد نسوا كيف يحاربون ، ولكنهم لم يكونوا قد نسوا كيف يتآمرون . ولعب الجوايس البيزنطيون والذهب البيزنطى دورهم فى توجيه الكراهية المريدة التى كانت تتضطرم فى وجдан أهل صقلية ، الذين هبوا سنة ١٢٨٢ ليذبحوا الحامية الفرنسية فى قرد وحشى عُرف باسم الصلوات المسائية الصقلية Sicilian Vespers . والتفاصيل الدقيقة لحركة الصلوات المسائية الصقلية Sicilian Vespers <sup>(٣)</sup> حيرت الباحثين المؤرخين : إذ تحجل العبرية التاميرية لأهل صقلية للمرة الأولى فى سنة ١٢٨٢ . ولكن من الواضح أن البيزنطيين كانت لهم الزعامة فى إشعال نار التمرد . وعلى أية حال فإن الصقليين أعلنا ولاهم ملك أرغونة الذى كانت زوجته هي ابنة مانفرد ، الإبن غير الشرعى لفردريك الثانى وأخر حاكم من الهوهنشتاوفن ، وقبل الملك الأسبانى صقلية ، وبعد أن نزل على أرض الجزيرة منع شارل أنجيو من إعادة فتحها . كان على العرش البابوى فى الوقت الذى حدثت فيه « الصلوات المسائية الصقلية » رجل فرنسي كان أداة بيد شارل أنجيو . فلم يكتفى بتكرис موارد البابوية المالية لساندة شارل فى حربه الاستردادية ، ولكنه أعلن أن عرش أرغونة يعتبر شاغراً ، وأعلن عن شن جملة صليبية

٣ - عرفت هذه المركبة الثورية المضادة للفرنسيين فى صقلية بهذا الإسم لأنها اندلعت فى يوم الإثنين عيد النصع سنة ١٢٨٢ ، ويعجرد أنه دقت الكنائس أجراها تعلن عن بدء صلوات المساء . وبشروق شمس الصباح كان كل الفرنسيين الذين لم يهربوا من الجزيرة قد لقوا حتفهم . وانتشر التمرد الذى عرف باسم صلوات المساء الصقلية فى سائر أنحاء الجزيرة . وكان هذا التمرد فى جانب منه نتيجة لغزو الفرنسي للجزيرة فى سنة ١٢٦٦ حيث تم القضاء على حكم أسرة الهوهنشتاوفن . إذ كان يتزعم حركة التمرد مستشارو الملك مانفرد السابقون الذين ظلوا على ولائهم لابنته كونستانتس زوجة بطرس الثانى ملك أرغونة الذى قدم مساعدته لأهل صقلية ضد الفرنسيين . ومن ناحية أخرى كان الإحراكات القهرية التى اتخذها شارل أنجيو ضد أهل الجزيرة والضرائب الباهضة التى فرضها عليهم ، فضلا عن محاباته للتجار القادمين من بلاده ، واعتبار صقلية مجرد مورد للدخل - كان لكل هذا أثره فى غضب الصقليين . وانتهى التمرد بسقوط حكومة الأنجبورين فى الجزيرة على حين نشلت جهود شارل فى سحق المركبة على الرغم من أنه كان يلقى التأييد والدعم من البابوية . ومن فيليب الثالث ملك فرنسا . وتم إعلان بطرس الثانى ، ملك أرغونة ، ملكا على صقلية بشرط أن يحكمها وفقا لقوانينها الخاصة وأن يعامل أهلها باعتبارهم سكان مملكة قائمة بذاتها .

انظر :

Robert S . Hoyt/Stanley Chodorow , Europe in the Middle Ages , pp .. 488-ff;S. Runciman , The Sicilian Vespers (1957) .

ضد المجالس على هذا العرش . ولم يكن هناك أى مبرر أخلاقي أو دينى لهذا الإجراء المترنف . فقد كان تجريد الحملة الصليبية ضد الألبيجنسيين الهراطقة شيئاً ( بل إن الحملة الصليبية ضد الهوهنشتاوفن كانت على أساس معقول ) ولكن تجريد حملة صليبية ضد أرغونة كانت شيئاً مختلفاً : فقد كانت حملة صليبية سياسية تماماً ، وكشفت عن مدى هوان المثال الصليبي . إذ كان ملوك أرغونة دائماً طليعة الجنود المسيحيين : وها هو الحاكم الأرغونى يجد نفسه الآن يعامل كما لو كان عدواً للكنيسة ولأسباب سياسية خالصة . ولكل يضمن الاستجابة الفرنسية للحملة الصليبية خلع البابا لقب ملك أرغونة على ابن فيليب الثالث ، بل إنه قدم للملك الفرنسي الدخل الذى توفر للكنيسة من الضريبة الصليبية التى فرضت على الأكليروس الفرنسي . وتقدم فيليب الثالث صوب أرغونة ، على حين كان شارل يحارب الصقليين والأسبان لكي يستعيد صقلية . وقد لقى الفرنسيون هزيمة مخربة فى كلتى الجبهتين بسبب قوة الأساطيل الصقلية والأسبانية ، والمرض الذى تفشى فى صفوف جيش فيليب ، فضلاً عن شجاعة الأسبان ومهاراتهم العسكرية .

كانت الحملة الصليبية الثانية ضد أرغونة هي الفصل الثانى فى المأساة التى أدت إلى تدمير بابوية العصور الوسطى . فعلى مدى السنوات العشرين التالية أرهقت البابوية مواردها فى جهد يائس لاستعادة صقلية لخليفها الأنجووى . ثم كان عليها فى النهاية أن تعترف بانقسام جنوب إيطاليا إلى مملكتين هما صقلية الأرغونية ، ونابولى الأنجووية . وكان فيليب الثالث قد مات وهو فى طريق العودة من حملته الصليبية الخاتمة ضد أرغونة ، وقرر وزراء ابنه الذين كدرتهم الهزعة الأولى للجيوش الفرنسية فى القرن الثالث عشر أن يجعلوا من البابوية كبش فداء . وزعموا أن البلاط البابوى لم يلتزم بتعهداته فى تأييد المشروع资料， وأقنعوا فيليب الرابع بحقيقة هذه الافتراضات . وبعد سنة ١٢٨٥ صار موقف الملكية الفرنسية تجاه البابوية أكثر قسوة وأشد عناداً . ومن الواضح أن الوزراء الملكيين كانوا ينتظرون فقط حتى تسنح الفرصة المناسبة لسحق البابوية مثلما أخضعوا كل شئ فى بلادهم .

ولم يكن عليهم أن يتذمروا طويلاً . ذلك أن الخصومات والمنازعات التى نشبت داخل هيئة الكرادلة بين العائلات الأرستقراطية الرومانية جعلت من كل انتخاب بابوى أمراً صعباً ومحفوفاً بالمخاطر والفضائح . وأخيراً فى سنة ١٢٩٢ ، عندما كان العرش البابوى شاغراً ، قام كل من الفرقاء فى هيئة الكرادلة بإلغاء الفريق الآخر ، ولم يستطع أى مرشح أن يحصل

على ثلثى الأصوات اللازمة لفوزه . وعلى مدى عامين كان العالم المسيحي ينظر بهلع إلى الكرادلة الذين ظلوا يتشاجرون ويبحكون الدسائس حول عرش القديس بطرس الذي كان مايزال شاغراً . وتم التوصل إلى حل توفيقى مؤقت فى سنة ١٢٩٤ عندما وافق جميع الفرقاء على انتخاب البابا كلستين الخامس Celestine V الذى كان ناسكا إيطاليا مشهوراً وزعيمها روحياً دائعاً للبيت . وقد ارتبك كلستين تماماً بواجبات منصبه ، وبعد شهور قلائل من الفوضى فى البلاط البابوى هجر العرش البابوى . وكان « رفض كلستين العظيم » ، على حد تعبير دانتى، فضيحة مدوية تسربت فى نزاع مريم ، لأنه لم يحدث أبداً أن تنازل البابا عن عرشه ، وزعم كثيرون من المخلصين أن وريث القديس بطرس لا يمكنه الاستقالة من منصبه لأن البابا تختاره العناية الإلهية . وقال كلستين أن صرحتا ملاتكيا طلب منه التنازل ، على الرغم من الشائعات التى انتشرت لتقول أن هذه الرسالة إنما جاءت فى الحقيقة من الكريدينال بندكت جايتانى Benedict Gaetani ، زعيم إحدى الفرق المتنازعة فى هيئة الكرادلة ، عن طريق أنبوب خفى . وتوقفت هذه الشائعات عندما انتخب جايتانى للعرش البابوى تحت اسم البابا بونيفاس الثامن ( ١٢٩٤ - ١٣٠٣ ) ، وعندما توفي كلستين بعد ذلك بقليل ، زعموا أنه مات مسموماً بأوامر من جايتانى .

ولم يكن هناك شئ يفوق الفضيحة التى ارتبطت ببابوية بونيفاس الثامن سوى انتهاك حرمة البابوية بالشكل الذى أودى بها . ذلك أن البابوية فى سنة ١٢٩٤ م كانت فى وضع مكشوف للغاية . إذ كان سلطانها على العالم资料 قد تضاءل إلى حد كبير ، كما كانت الملكيات فى شمال أوروبا قد تطورت إلى النقطة التى تجعل أي خلاف مع البابوية يتترجم فى الحال إلى عداء وعنف ضد روما . ولكن بونيفاس كان مفتوناً بنظرية سمو السلطة البابوية ومؤسسات الحكم الأوتوقراطى البابوى بحيث أنه لم يستطع أن يواجه حقائق الموقف ويكتب جماح نفسه عن التصرف الأخرق . وكان متطرفاً عديم المسؤولية مثل أى وزير من وزراء الملك الفرنسي . كما كان قانونياً ماهراً ، وإدارياً ممتازاً ، وصادقاً فى إخلاصه للكنيسة . ولم يكن مفهومه عن المنصب البابوى يختلف بشكل أساسى عن مفهوم إنوسنت الثالث : ولكنـه كان يفتقر إلى مهارة إنوسنت السياسية وأسلوبه الدبلوماسي ، والواقع أنه واجه موقفاً محفوفاً بالمخاطر التى تهددت البابوية ، وكان هذا الموقف أخطر من الموقف الذى واجهه إنوسنت الثالث . ولم ينل بونيفاس الثامن سمعة طيبة ، سواء فى زمانه ، أو بعد ذلك ولكن بعض

الانتقادات التي وجهت إليه كانت انتقادات ظالمة . فليست غلطته أن الحكومة الفرنسية كانت تحت سيطرة رجال مخادعين غلاظ الأكباد ، فقد كان تجراهم الأخلاقي أمراً جديداً على العالم المسيحي . ولكن أخطأ لأنه لم يعترف بوجود هذا الوضع الجديد وفشل في تعديل السياسة البابوية بحيث تتناسب معه . وبدلاً من ذلك اندفع بلا رؤية ، وادعى للسلطة البابوية أكثر الدعاوى تطرفًا (على الرغم من أنها لم تكن هي المرة الأولى في هذا الصدد ) ، فلقي هزيمة مروعة .

في سنة ١٢٩٤ م كانت الحرب الحتمية بين الملكتين التوسعيتين في الجلترا وفرنسا قد بدأت ولم تكن قد نشب حرب كبرى في أوروبا منذ ثمانين عاماً ، وسرعان ما اكتشفت كلتا الحكومتين أنها أخطأتا في تقدير النفقات العسكرية ، واستنزفت الحرب مواردهما بشكل قاس . وتطلعت كل من الحكومتين بعثاً عن وسائل لزيادة الدخل الملكي . وكان المورد الأكثروضوحاً هو فرض الضرائب على رجال الكنيسة ، وهو أمر كانت له سوابق مريبة في مناسبات عديدة حين كانت الكنيسة تعطى للدولة نصيباً كبيراً من الضرائب الصليبية . وأدعت الحكومتان الملكيتان في الجلترا وفرنسا أن هذا يعطيهما الحق في فرض الضرائب على الأكليروس لأى غرض حربي ، وكانت ثمة حجة معقولة تدعم هذا الرأي . فقد بدا الفرق ضئيلاً بين فرض الضرائب على رجال الكنيسة الفرنسيين من أجل الحرب ضد أرغونة من ناحية ، ومطالبتهم بتمويل الحرب ضد الجلترا من ناحية أخرى . أما الفرق الكبير ، فكان يتمثل في أن البابا رفض الترخيص بالضربي الجديدة واعتبرها خروجاً صارخاً على القانون الكنسي . ونشر المرسوم البابوي المعروف باسم Clericis Laicos<sup>(٤)</sup> ، الذي يقضى بعدم فرض أية ضرائب على رجال الكنيسة من قبل العلمانيين دون إذن بابوي ، وإلا كان العقاب هو الحرمان . وقد اتسم المرسوم البابوي بنغمته الحربية العنيدة . فالجملة الافتتاحية فيه تؤكد على أن «العلمانيين كانوا أعداء لرجال الكنيسة منذ أقدم العصور » ، وهي أكذوبة واضحة بالنظر إلى الحماسة الهائلة والإخلاص الذي أظهروه العلمانيون ، وكانوا ما يزالون يظهرونها ، نحو

٤ - أصدر بونيفاس الثامن هذا المرسوم في ٢٥ فبراير سنة ١٢٩٦ لكنه يحمي رجال الكنيسة في الجلترا وفرنسا ضد الاستغلال المالي من جانب السلطات العلمانية . ويقضى المرسوم بمنع الأكليروس من إعطاء الدخل الكنسي إلى الحاكم العلماني دون الحصول على إذن من البابوية بذلك ، كما يحرم على العلمانيين قبول هذا الدخل ونظراً لأن لهجتها كانت قاسية وعنيفة فقد أثارت كلأنه نيليب الرابع ملك فرنسا وإدوارد الأول ملك الجلترا . وبذلك كانت مقدمة لصراع عنيف طويل المدى . (المترجم )

٦٤٩

الكثيرين من رجال الكنيسة . وكان لافتقار بونيفاس للقدرة على ضبط النفس والاعتدال أثره في رسم الحدود بين السلطة البابوية والسيادة الملكية ، وكان رد ملكى الجلترا وفرنسا على التحدى الذى طرحة ماثلا فى عنقه . فقد أثار إدوارد الأول مشاعر الرعب والهلع فى قلوب الأكليروس الإنجليزى حين سحب منهم الحماية التى كان يوفرها لهم القانون العام ، وأظهر وزراء فيليب الرابع نذالتهم بحملة شاملة من المضايقات والسباب من النوع الذى كانوا خبراء فيه . كما طردوا المصرفين الإيطاليين من باريس وفرنسا ومنعوا تصدير أية أموال خارج المملكة لكي يحرموا البابوية من شطر كبير من مواردها ، وأصدروا وابلًا من المنشورات ضد بونيفاس يؤكدون السلطة السيادية للملك على رعاياه وعلى وجوب التزام رجال الكنيسة بالمشاركة فى الدفاع عن المملكة . وتم إرغام البطريركية الفرنسية على إخبار البابا بأن رجال الكنيسة سوف يعتبرون أعداء الدولة إذا لم يدفعوا الضرائب لتمويل الحرب الوطنية . وارتباك بونيفاس وارتعدت فرائصه ، وسرعان ما استسلم واعترف بأن ملك فرنسا له الحق فى فرض الضرائب على رجال الكنيسة فى مملكته ، وكان معنى هذا التسلیم بحق جميع المحکام العلمانيين فى فرض الضرائب من أجل الدفاع عن مالکهم . كان هنا اعترافاً صريحاً من البابوية بسيادة سلطة الدولة على الكنيسة الوطنية . وكانت تلك هي غلطة بونيفاس الثانية ، لأنها كشفت لوزراء شارل الرابع أنه يمكن إجبار البابوية على الخضوع بسهولة ، مما حفزهم على القيام بأجراءات أكثر تطرفاً .

وحانت الفرصة للعنف الجديد فى سنة ١٣٠١ . فقد كانت سنة ١٣٠٠ مناسبة عبد كبير للكنيسة . وكان آلاف من الحجاج قد شقرا طريقهم صوب روما وهللا للبابا فى غمرة المهرجانات الدينية . هذه المظاهرات أعادت لبونيفاس ثقته وغطرسته . فإذا كان شعب أوروبا يدين بفشل هذا الولاء لنائب المسيح . فما الذى يدعوه للخروف من الملوك ؟ وكان على استعداد للدخول فى صراع جديد ضد الملكية الفرنسية ، على ألا يستسلم هذه المرة . وفي الوقت نفسه كانت الإداره الملكية قد وجدت أن أحد أساقفة لانجذوك شخص متعمد وصعب المراس ؛ فقد كان هذا الأسقف جنوبياً متعصباً يكره الشماليين لأنهم غزوا بلاده . قرر وزراء فيليب أن يجعلوا من هذا الأسقف المتمرد عبرة لمن يعتبر . وباستخدام أساليبهم المعادة من الكذب والافتراء والخيال والذرائع القانونية ، تسبيباً فى القبض عليه بتهمة الخيانة ، وطلبوها من البابا ، بصفاتهم المستهترة المعادة ، عزل سجينهم من منصبه الأسقفي حتى يكن عقابه على

جريدة الملفقة . وردَّ بونيفاس على الاستفزاز بنفس الطريقة المتطرفة . إذ أوقف تنازله السابق للملك فرنسا بفرض الضرائب على رجال الكنيسة ، ووجه انتقادات قاسية إلى فيليب بسبب النهج اللاأخلاقي الذي تنتهجه إدارته ، ثم دعا إلى عقد مجمع لرجال الكنيسة الفرنسيين في روما لإصلاح الكنيسة في مملكة فيليب . وفي سنة ١٣٠٢ أصدر مرسوماً بابويا آخر لإرساء السلطة الكنيسية عرف باسم *Unam Sanctam*<sup>(٥)</sup> يزعم فيه أن كلاً من السيف الروحي والسيف الزمني يهدى نائب المسيح على الأرض ، وإنه إذا كان هناك ملك لا يستخدم السيف المدني الذي أغير إياه على نحو صحيح يمكن للبابا أن يخلعه عن عرشه . وخلص من هذا إلى تأكيد وترتيد السلطة البابوية : « وتعن تعلن ، وتصرح ، وتحدد أن الخضوع لبابا روما ضروري جداً لخلاص كل مخلوق بشري » .

وقيل إن أحد وزراء فيليب الجميل علق عند قراءة مرسوم بونيفاس الأخير بقوله : « سيف سيدي من الصليب ، وسيف البابا من نافلة القول » . ويبدو أن لهجة المرسوم البابوي العنيفة قد صدمت الملك نفسه ، ولكن وزراء لم يخشوا شيئاً . فقد كانت ثقتهم كاملة في فعالية أساليبهم الاستبدادية التي ساحت العديد من خصوم سلطة الدولة في غضون العقدين السابقين، فأخذوا يوجهون سلاح الكذبة الكبيرة ضد البابا ، وهو سلاح مسموم . كانت القراءة الرئيسية في الإدارة الملكية آنذاك متجلدة في شخص وليم التورجارت William of No-*garet* ، الذي كان رجل قانون معادياً لرجال الكنيسة ، عنيفاً من أهل الجنوب ، ويبدو أن تصرفه كان رد فعل تجاه محاكم التفتيش العاملة في موطنه ، فقد كان يتصرف بدافع من الكراهية العميم للكنيسة . وفي أول اجتماع للهيئة العامة Estates General قرأ قائمة طويلة من الاتهامات الموجهة ضد بونيفاس ، واتهمه بكل جريمة ممكنة ؛ بداية بالهرطقة

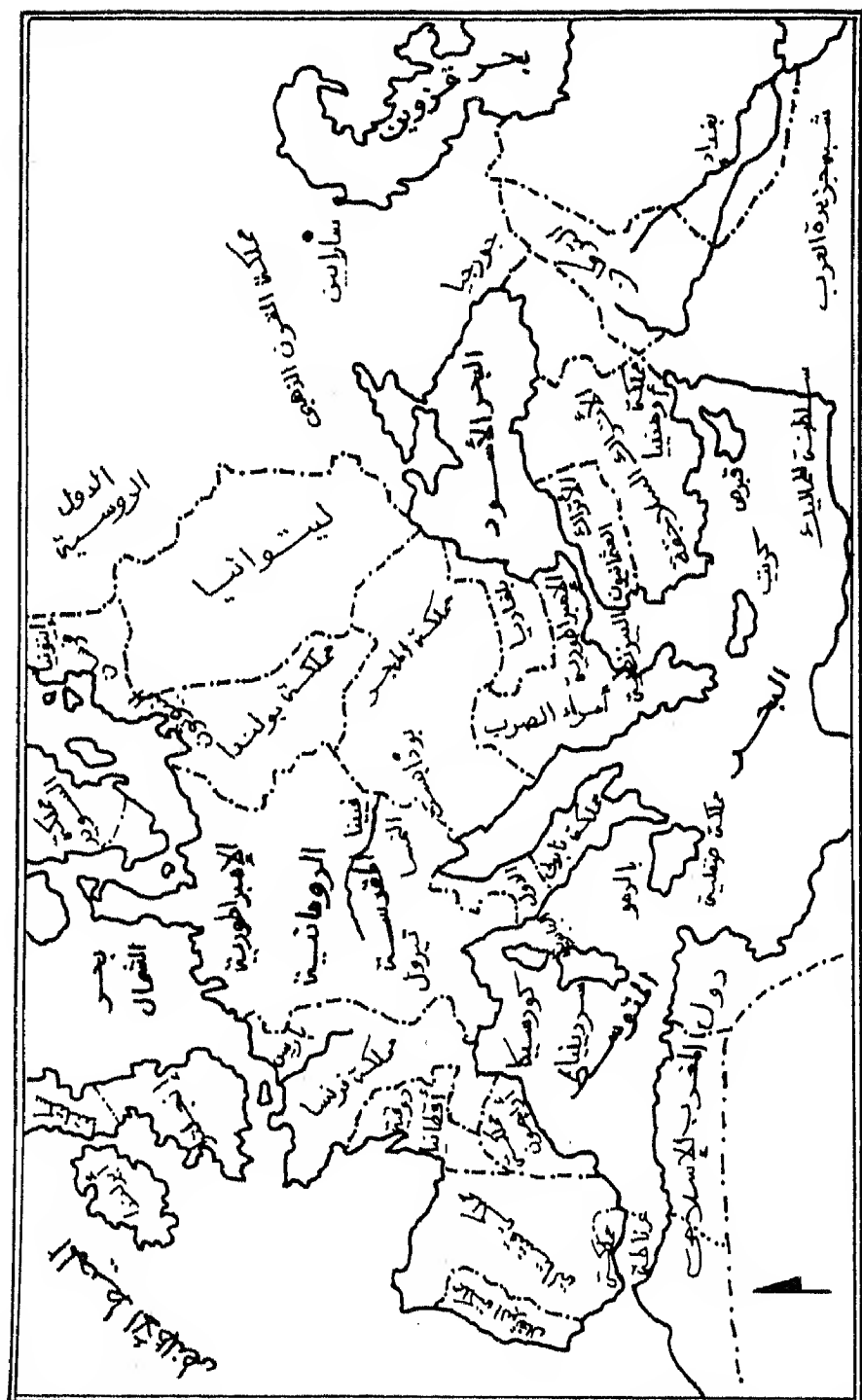
٥ - صدر هذا المرسوم البابوي سنة ١٣٠٢ لتأكيد تفوق السلطة البابوية ، وقد صدر مناسبة الصراع بين بونيفاس الثامن وفيليب الرابع حول فرض الضرائب على رجال الكنيسة ، وللاء الكنيسين في فرنسا . والمرسوم عبارة عن تجميع لعملية استمرت مائتين سنة ، وهو يجمع كل المراجع والقرارات التي تؤيد السمو البابوي منذ حركة الإصلاح الجريجوري في منتصف القرن الحادى عشر . ويؤكد المرسوم على وضع البابا باعتباره زعيم الكنيسة وواجهه في حماية مصلحة الكنيسة وتوجيه الشؤون العلمانية في خدمة الهدف الكنيسي « فمن الضروري أن يخضع كل مخلوق بشري لبابا روما حتى يحصل على الخلاص لروحه » .

T.S.R. Boase , Boniface VIII ( 1933 ) ; H. Bettenson , (ed), *Documents of the Christian Church*, (1943) .

والاغتيال حتى انعدام المخلق ومارسة السحر الأسود . وصور البابا على أنه عدو للكنيسة ، وأكَدَ أنَّ مَنْ واجَبَ « كُلَّ مَلِكٍ مُسِيْحِيٍّ » يُحْكَمُ فَرْنَسَا أَنْ يُنْقَدَ الْكَنْسِيَّةُ مِنْ هَذَا الْوَحْشِ . وكان عامة العلمانيين يصدقون أن اتهامات نوجاريه للبابا صحيحة ، كما أن رجال الكنيسة سايروا هذه الأكاذيب المختلفة ، من ناحية لأنهم ارتكوا بسبب عنف الاتهامات ، ولأنهم كانوا خائفين من ناحية أخرى . وعلى مدى نصف قرن من الزمان تعودت أوروبا على اللغة المتطرفة والإدانات التي تبادلها كل من الحكماء العلمانيين والبابوية ، بل تبادلها الكنيسين أنفسهم فيما بينهم . هذا التراث من التهم القاسية زادت من سرعة التصديق حتى بين المخلصين والأذكياء من الناس ، كما أن الاستخدام المستمر للسباب والشتائم في المجادلات والمناقشات ترك أثراً سلبياً على المسار الأخلاقي في أوروبا لدرجة أن الناس صاروا على استعداد لقبول أكثر الاتهامات شذوذًا حتى ضد البابا . وحين قال نوجاريه أن دليله على ما أدعاه من أن البابا مهرطق هو ما كان البابا قد أعلنه من قبل عندما صرخ بأنه يفضل أن يكون كلباً على أن يكون فرنسيًا ، مما يشير إلى أنه لم يكن يؤمن بالروح - حين قال نوجاريه هذا أو ما الرجال المخلصون الأمانة برؤوسهم معلنين موافقتهم الأكيدة على هذا .

لقد سُيِّقَ بونيفاس إلى المحانط أمام الحكومة الفرنسية : ولم يترك له سوى السلاح الأخير في الترسانة الروحية البابوية . فذهب إلى قصر عائلته في أناجني Anagni لكي يجهز مرسوماً بابويا بقرار الحerman وخلع الملك الفرنسي . ولكنَّه لم يتوقع العنف المادي الذي كانت الحكومة الفرنسية تُعَذِّبُ ضده . فقد تم إرسال نوجاريه في مهمة سرية إلى إيطاليا للقبض على البابا والعودة به إلى فرنسا لمحاكمته . واستطاع نوجاريه أن يعتقل البابا في أناجني بفضل مساعدة الأعداء الشخصيين من النبلاء الإيطاليين ، وبفضل تعمد بعض الكرادلة لتجاهله الأحداث ، ومضى في طريقه صوب الشمال . ومن الصعب أن تقول إن نوجاريه كان يأمل في العودة ببنيفاس إلى فرنسا ، إذ أنَّ أهل أناجني وأقارب بونيفاس من النبلاء استطاعوا تحريره وأعادوه إلى روما ، حيث مات بعدها مباشرة ، حزين المخاطر كسير الفؤاد . والشاعر دانتي ، الذي كان قد أدان بونيفاس ورفض الاعتراف بشرعنته ، فهم أن الأحداث التي جرت في أناجني كانت نقطة تحول خطيرة في تاريخ الحضارة . فقد قال أن « بيلاطس الجديـد » هو الذي سجن المسيح في شخص نائبه وتسبب في موته . وكانت أوروبا تنتظر في شغف لترى الفصل التالي من هذه المأساة المرهقة .

كانت الكنيسة آنذاك في حاجة إلى إنوسنت الثالث أو جريجوري السابع من جديد ، ولكنها بدلاً من ذلك حصلت على بندكت الحادي عشر ؛ وهو راهب دومينيكانى هباب ، وقع قرار الحberman على نوجاريه ، ولكنه برأ ساحة فيليب . وعلى امتداد سنة كاملة نشب صراع مميت بين المزب الموالي للفرنسيين في هيئة الكرادلة والحزب المعادي لهم . وتم عقد اتفاق وسط أدى إلى انتخاب كبيير أساقفة بوردو تحت اسم كليمون الخامس Clement V ( ١٣٠٥ - ١٣١٤ ) ، وهو رجل كان يفترض أن يكون تليذًا مخلصا لبونيفاس ، ولكنه أقام علاقة سرية مع الإدارة الملكية الفرنسية . وعلى أية حال فإنه كان يخشى الملك الفرنسي ، كما كان يعاني المرض باستمرار طوال بابويته تقريبًا ، ورعاً كان مصاباً بالسرطان . وسيكون من الصعب أن تخيل اختياراً أسوأ من هذا ؛ إذ أن كليمون جعل من مأساة أناجني كارثة دائمة على البابوية . بل إنه لم يذهب فقط إلى روما ، وإنما أقام في مدينة أفينيون Avignon الصغيرة التابعة للإمبراطورية الألمانية ، والتي تقع عبر نهر الرون خارج خط الحدود الفرنسية مباشرة ، بحجة الظروف السياسية المضطربة في الولايات البابوية ، مما جعله داخل نطاق النفوذ الملكي الفرنسي تماماً . وكان « الأسر البابلي » للبابوية تعجيلاً بتدحر هيبة البابوية في شتى أنحاء أوروبا . ذلك أن الحكومة الإنجليزية ، بصفة خاصة ، اعتبرت بابوية أفينيون مجرد أداة في يد الملكية الفرنسية ، وكانت تلك هي الحقيقة . وقد شجع هذا على إنسحاب الكنيسة الإنجليزية من نطاق السيطرة البابوية وزاد من سرعة هذا الإنسحاب . ولكن وزراء فيليب لم يقنعوا بهذا الهوان الذي حاق برأس الكنيسة ، وهددوا بمحاكمة بونيفاس غيابياً إذا لم يستسلم كليمون لطلابهم تماماً . وقام البابا المغلوب على أمره بتبرئة نوجاريه وألغى مرسوم السلطة المقدسة الواحدة Unam Sanctum بل وأعاد الكرادلة الذين تراطأوا على اعتقال نوجاريه لبونيفاس إلى مناصبهم . ومضى نوجاريه ومساعده ، بعد أن تخلصوا من أي تدخل بابوي ، في استخدامهم لأسلحة السباب ، والابتزاز ، واتخاذ الذرائع القانونية للقضاء على فرسان الداوية في سبيل الاستيلاء على ودائع بنك الداوية في باريس لصالح الخزانة الملكية . فاتهموا الداوية بالهرطقة واللواط ، واقتصر قضاءمحاكم التفتيش الدومينيكان بـأدانه زعماً ، الداوية بناء على شهادة بعض شهود الرزور . وقام كليمون الخامس بدوره الصورى فحل جماعة الفرسان الداوية ، على حين استولت الخزانة الفرنسية على أكبر بنك في شمال أوروبا من أجل الحصول على مزيد من الموارد لتمويل الحرب ضد المجلترا .



## أوربا في متصف القرن الرابع عشر الميلادي

وهكذا ، عندما أخذت شمس العقد الأول من القرن الرابع عشر قبيل نحو الغرب كانت الدولة في أوروبا قد حققت لنفسها وضعا سياديا وأجهزت على بابوية العصور الوسطى . ولم تكن البابوية بقدرة على التصدي لإرادة الملوك الفرنسيين والإنجليز ، الذين كانوا آنذاك يمارسون سلطانهم على الشعب دوناً قيود المواقف الأخلاقية . إلا أن ملوك الجبلترا وفرنسا لم ينعموا بسلطتهم المطلقة طويلاً . إذ أن إدوارد الأول ، وزراء فيليب الجميل كانوا قد أساموا حساب مواردهم وبالغوا في تقديرها . لقد كانت أدوات الاستبداد أموراً جديدة على حضارة العصور الوسطى ، ولم يكن الناس قد تعلموا بعد كيف يسيطرون على هذه الأدوات . وتحولت الحرب بين ملوك الجبلترا وفرنسا إلى حرب جلت الدمار على كل من الطرفين . ذلك أن الضرائب الباهظة للغاية التي كان لا بد من فرضها على السكان أدت في النهاية إلى تفشي مشاعر السخط والتمرد . وواجه إدوارد الأول ، في سني حياته الأخيرة ، معارضة قوية من الأمراء الذين اعترضوا ببرارة على محاولاته لفرض ضرائب جديدة أشد وطأة ، واكتشف خليفته إدوارد الثاني أن البرلمان يمكن أن يستخدم كوسيلة للحد من السلطة الملكية ، مثلما استخدم من قبل لتعزيز هذه السلطة . ففي سنة ١٣١١ انتزع مجلس البارونات حق إدارة المملكة ، كما كان الأمراء قد فعلوا من قبل في عهد هنري الثالث . وفي سنة ١٣١٥ ، أي في السنة التي أعقبت وفاة فيليب الجميل أجبرت مجالس النبلاء الساخطين في الأقاليم الفرنسية الملك الجديد على إصدار مواثيق تؤكد امتيازاتهم الإقطاعية . وتاريخ كل من الجبلترا وفرنسا في القرنين الرابع عشر والخامس عشر لا يتميز باستمرار في السلطة الملكية وإنما باعادة تأكيد الامتيازات aristocratic ، وإحياء زعامة كبار النبلاء في المجتمع . فقد تعلمت الطبقة الاستقراطية من الملكية في أواخر القرن الثالث عشر مواقفها العنيفة وأساليبها القاسية واستخدمتها ضد السلطة الملكية . ولأن الزعماء ، الملكيين في المجتمع كانوا قد هدموا المستويات الأخلاقية ، فقد شاعت التصرفات الخادعة الأنانية في المجتمع آنذاك . لقد كانت الدولة الأوروبية في القرن الثالث عشر قد قادت كثيراً بانتهاكها لكل مستويات التحضر والأمانة بحيث أفسدت الأساس الأخلاقية للحياة الاجتماعية وجعلت الناس أنانيين غلاظ الأكباد في علاقاتهم بالحكومة الملكية . وكان على قادة المجتمع الأوروبي أن يعوا الدرس المثير بأن السلطة المطلقة تدمر نفسها ، لأنه لا يوجد مجتمع يمكنه أن يتحمل غياب قدر من النظام الأخلاقي دون أن يتربى في هوة الفوضى واليأس .

## الجزء التاسع نهاية وبداية

القرن الرابع عشر والقرن الخامس عشر

« فى إيطاليا ... يصبح المرء فرداً  
روحياً ويتعرف على نفسه » .

- جاكوب بوركهارت

« القرن الخامس عشر فى فرنسا  
والأراضى الواطنة مايزال من قبيل  
العصور الوسطى قلباً ... ولكن كافة هذه  
الأشكال والصياغات كانت فى سبيلها  
للزوال ... إن المدىتحول ونفحة الحياة  
توشك أن تتبدل ... » .

- يوهان هوينزجا



## الفصل الثاني والعشرون

### بين عالمين

#### ١ - « الخريف » و « النهضة » :

عرفت الفترة التي قرتد ما بين الربع الثاني من القرن الرابع عشر حتى أواخر القرن الخامس عشر بالعصور الوسطى المتأخرة ، كما عرفت باسم عصر النهضة أيضاً . وكان المصطلح الأخير شائعاً للغاية بين المؤرخين في أواخر القرن التاسع عشر ، ولم يواجه أي تحدي حتى أربعين سنة خلت . هذه الرأى عن الفترة ما بين سنة ١٣٢٥ وسنة ١٥٠٠ كان محكوماً بكتاب واحد هو كتاب جاكوب بوركهارت « حضارة النهضة في إيطاليا » الذي نشر سنة ١٨٦٠ م . فقد كان بوركهارت نفسه إعادة تجسيد لحركة النهضة *Der Renaissancemensch* التي أعجب بها كثيراً ، لأنـه كان حضريـاً ، صاحب ذوق جماليـ ، عارفـاً بـعـظـمـ مـيـادـينـ الثـقـافـةـ الـراـقيـةـ دونـ أنـ يتـشـبـثـ إـطـلـاقـاـ بـأـيـ مـنـهـاـ . كانـ هـذـاـ الرـجـلـ الـذـيـ هوـ مـنـ سـلـالـةـ الـأـرـسـتـقـرـاطـيـةـ فـىـ باـسـلـ Baslـ يـقـدـرـ الـفـرـديـةـ ، وـالـتـعـبـيرـ الـحرـ ، وـتـطـوـرـ الـعـقـلـ ، وـيـعـلـىـ مـنـ شـائـنـهـ فـوقـ كـافـةـ الـقـيمـ ، فـظـنـ آنـهـ رـأـىـ فـىـ إـيـطـالـياـ الـقـرـنـيـنـ الـرـابـعـ عـشـرـ وـالـخـامـسـ عـشـرـ الـمـكـانـ وـالـزـمـانـ الـلـذـيـنـ شـهـداـ تـحرـرـ الـفـرـديـةـ مـنـ أـغـلـالـ حـضـارـةـ الـعـصـورـ الـوـسـطـىـ الـتـيـ كـانـتـ نـتـاجـاـ لـخـصـوـصـ الـفـرـدـ لـلـجـمـاعـةـ وـالـكـلـ . ويـقـولـ بـورـكـهـارتـ أـنـ الـمـدـنـ الدـوـلـ City-Statesـ الإـيـطـالـيـةـ خـلـقـتـ نـوـعـاـ جـدـيدـاـ مـنـ الصـفـوـةـ الـاجـتمـاعـيـةـ الـتـيـ كـانـ أـفـرـادـهـ يـفـكـرـونـ فـىـ ذـوـاتـهـمـ باـعـتـبارـهـمـ أـفـرـادـاـ ، وـلـيـسـ يـاعـتـبارـهـمـ أـعـضـاءـ فـىـ مـجـمـوعـةـ جـامـعـةـ . لـقـدـ وـجـدـ الإـيـطـالـيـنـ فـىـ النـاسـ فـىـ الـعـالـمـ الـقـدـيمـ أـرـوـاحـ شـبـيـهـ بـأـرـوـاحـهـمـ ، لـأـنـهـ كـانـواـ نـتـاجـ نـفـسـ الـحـيـاةـ الـمـحـضـرـةـ ، كـماـ أـنـهـ اـسـتـخـدـمـواـ التـرـاثـ الـكـلاـسيـكـيـ كـمـرـشـدـ لـهـمـ إـلـىـ مـعـرـفـةـ الـعـوـالـمـ الـمـادـيـةـ وـالـفـكـرـيـةـ ، مـاـ تـقـعـلـتـ نـتـيـجـتـهـ فـىـ آنـهـ تـخـلـواـ عـنـ النـظـرـةـ «ـ الـخـيـالـيـةـ »ـ وـ«ـ الـطـفـوليـةـ »ـ الـتـيـ عـرـفـتـهاـ أـورـيـاـ الـعـصـورـ الـوـسـطـىـ وـ«ـ أـعـادـواـ اـكـتـشـافـ الـإـنـسـانـ وـالـعـالـمـ »ـ . وـلـمـ يـكـنـ تـفـسـيرـ بـورـكـهـارتـ مـبـتـكـرـاـ قـاماـ : إـذـ آنـ جـزـءـاـ مـنـ مـفـهـومـهـ عـنـ تـارـيخـ الـقـرـنـيـنـ الـرـابـعـ عـشـرـ وـالـخـامـسـ عـشـرـ يـكـنـ آنـ نـجـدـهـ فـىـ كـتـابـاتـ الـرـوـمـانـيـ الـفـرـنـسـيـ جـولـيـهـ مـيـشـيلـيـهـ Jules Micheletـ الـذـيـ عـاـشـ فـىـ مـطـلـعـ الـقـرـنـ الـتـاسـعـ عـشـرـ ، وـفـىـ كـتـابـاتـ الـإـنـسـانـيـنـ الإـيـطـالـيـنـ أـنـفـسـهـمـ بـطـبـيـعـةـ الـحـالـ . ذـلـكـ آنـ الـفـكـرـ الـإـيـطـالـيـ الـكـبـيرـ بـتـارـاكـ ، الـذـيـ عـاـشـ فـىـ الـقـرـنـ الـرـابـعـ عـشـرـ ، كـانـ مـدـرـكاـ تـامـاـ لـلـفـاـصـلـ الـثـقـافـيـ بـيـنـ زـمانـهـ وـبـيـنـ «ـ الـعـصـورـ الـمـظـلـمةـ »ـ .

كان تفسير بوركهارت موضوعاً لمجادلات ومناقشات واسعة وحامية بين المؤرخين على مدى سنوات طوال؛ ومضى وقت كانت فيه الجمعية التاريخية الأمريكية تضع في جدول أعمالها للاجتماع السنوي جلسة موضوعها «النهضة - هل كانت أم لم تكن؟» وكان المتخصصون في تاريخ العصور الوسطى حساسين تجاه الاحتقار المزري الذي كان مورخو عصر النهضة يبدونه تجاه العصور الوسطى، وكان بهم شغف إلى إيضاح أن الفترة العظمى في الإنجاز الشعافي جاءت في القرن الثاني عشر وليس في القرن الرابع عشر، وأن العصور الوسطى التالية، وهي أبعد من أن تكون فترة بirth وإحياء، كانت فترة من التفكك والفوضى، والظلم، والفشل. وكان أعظم نقاد بوركهارت هو المؤرخ وعالم الاجتماع الهولندي يوهان هويزنجا Huizinga ، الذي كان يشبه بوركهارت من حيث كونه صاحب أسلوب حيوي، ومن حيث ميله إلى بناء دراسته حول أقطاب غردوذية مستمدة من سياق الفترة التاريخية. وكتاب هويزنجا «خريف العصور الوسطى» (الذي ترجم إلى الإنجليزية بعنوان *Ahe Waning of the Middle Ages* أي شحوب العصور الوسطى) لم يسترع الانتباه كثيراً حين نشر للمرة الأولى في عشرينات القرن العشرين؛ إذ كان المؤرخون آنذاك واقعين تحت تأثير الوضعية تماماً، ولم يكن بهم ميل إلى تقدير باحث يستخدم الأدلة والفنون التشكيلية كبرهان تاريخي، وبعد ربع قرن من نشر الكتاب في أول مرة، لقى كتاب هويزنجا اعترافاً واسعاً النطاق بصلاحية منهجه وتمكنه. وقد زعم هويزنجا أنه بخصوص فرنسا والأراضي الواطئة في القرن الرابع عشر لم يستطع أن يجد دليلاً يؤيد رأي بوركهارت عن النهضة؛ بل أنه بدلاً من ذلك وجد اليأس والهزيمة في كل مكان. فرقصة الموت، على سبيل المثال، كانت عنصراً شائعاً للغاية في الفن والأدب في العصور الوسطى المتأخرة. وقد كشفت دراسة هويزنجا لبلاد برجنديا عن أن الأرستقراطية كانت تحيا حياة غطيبة تماماً تخلو من الفردية؛ والمقدمة أن بلاط هويزنجا يقول إن المذهب الطبيعي الذي حكم الفن في القرنين الرابع عشر والخامس عشر لا يدعم الرأي الذي يزعم بأنه كانت هناك نهضة آنذاك. فاللتزعة الطبيعية التي بدأت بجيوفتو Giotto<sup>(١)</sup> عند نهاية القرن الثالث عشر في إيطاليا، وبلغت أوجها في الفن الفلمنكي في

---

١ - هو جيوفتو دي بوندون Giotto di Bondone (١٢٦٦ - ١٣٧٧) ، وهو رسام ولد في كول Cole بالقرب من فلورنسا التي عمل فيها وفي روما ونابولي وغيرها من المدن الإيطالية . وفي سنة ١٣٣٠ عينه =

آخريات القرن الخامس عشر ، إنما هي في الواقع من أعراض التحلل الشعافي - فالحقيقة أن المجتمع الأوروبي بصفة عامة لم يعد يستطيع التمسك بالرموز .

وليس من الضروري أن نتطرف في الاتجاه المضاد لبوركهارت بحيث لا نعزى إلى القرنين الرابع عشر والخامس عشر أى قدر من الأصالة ، مثلما فعل بعض المتخصصين في العصور الوسطى ، لكننا نتفهم خطوط التطور في تلك الفترة . ولا يهرب لنا من أن نعترف بالحقيقة الأولى القائلة بأن منطقة شمال الألب كانت تشهد حضارة قديمة تتمزق ، ولم تكن تشهد حضارة جديدة صاعدة . إذ أن النسمة السائدة في الحياة كانت نسمة يأس وخيبة أمل ، ولم تكن نسمة إبداع وعزم على النجاح . وليس معنى هذا أن دلائل النجاح والإرادة كانت غائبة ، وإنما يعني أنها كانت أقل أهمية من دلائل اليأس والخيبة . وتبدو إيطاليا كحالة خاصة ، على الرغم من كونها حالة هامة للغاية ، لأن اقتصادها ومؤسساتها السياسية مهدت لظهور نموذج الحضارة الحديثة . وفي المدن الإيطالية استمر تطور المؤسسات الرأسمالية وتزايد الولاء للدولة مع هبوط طفيف في القوة الدافعة . وفي مناطق شمال الألب كان الموقف جد مختلف . ففي فرنسا ، والمملكة ، وألمانيا ، والفلاندرز كانت حضارة العصور الوسطى تعاني سكرات الموت التي كانت هي نفسها آلام المخاض الذي سيق مولد العالم الحديث . وعموماً فإن القرنين الرابع عشر والخامس عشر كانا بمثابة عصر ينظر في التجاھين ، مثلما كان في الحال في القرن الرابع . ولا يقلل من قيمة بعض الأفكار والمواقف التي سادت في مدن الشمال الإيطالي - التي كانت تطلعوا واستشرافاً لآفاق العالم الحديث على الرغم من أنها لم تكن جديدة - أن نصف نموذج التطور العام في آخريات العصور الوسطى بأنه تطور يتميز بالغرب ، والعنف ، والمرض ،

= روبرت ملك نابولي عضواً في بلاط الملكي *Familiaris regis* ثم ترك بلاط نابولي في سنة ١٣٣٤ حين قدمت له مدينة فلورنسا منصب المشرف على الأعمال الفنية . وكان يستلم م الموضوعات الكتاب المقدس ، واستخدمت هذه الرسوم في تزيين العديد من الكنائس الإيطالية ، ولاسيما في فلورنسا . وعيده البابا بونيفاس الثامن لكي يرسم صور كنيسة القديس بطرس في روما . وكان جيوفتو يرسم أيضاً على الخشب واستحدث أسلوباً جديداً لحفظ الألوان على اللوحات الخشبية . وبدأ عصرًا جديداً في الرسم حين تخلى عن الأسلوب البيزنطي ، وحاول أن يجذب الانتباه نحو تصوير أكثر واقعية للموضوعات الإنسانية ، مع التزامه بالمثل الفرسكانية . ولكن يتحقق هذا استخدام الملائكة المكانية ، وكان أول من ينتفع التأثيرات الفراغية ، وهو أسلوب عرف به عصر النهضة . وكان مشهوراً جداً في زمانه لدرجة أن دانتي ذكر اسمه في الكوميديا الإلهية .

( المترجم ) .

٦٦٠

والتمرد الاجتماعي ، فضلاً عن القلاقل السياسية ، والتعاسة والبؤس العام . فقد كشفت البحوث التي أجريت في السنوات العشرين الأخيرة عن أن المتاعب الاقتصادية كانت هي سبب السخط والمرارة الواضحة في العصور الوسطى المتأخرة . ففي إنجلترا ، وفرنسا ، وألمانيا كانت هناك حال من الإنكماش والهبوط الطويل الذي منذ الثلث الأخير من القرن الثالث عشر حتى ما بعد سنة ١٤٥٠ بقليل . كما أن منحني السكان الذي كان يرتفع بإطراط منتصف القرن العاشر ، هبط فجأة عن مستواه ، وربما يكون قد تدهور حتى قبل ذلك الوباء الكاسح الذي حمل في طياته أكثر من ربع سكان أوروبا . وهو الوباء الأسود Black Death الذي اجتاح أوروبا في منتصف القرن الرابع عشر . إذ توقفت حركة بناء الضواحي الجديدة والأسوار الجديدة في مدن أوروبا ، وربما كان حجم التجارة العالمية في سنة ١٤٠٠ أقل منه في سنة ١٣٠٠ ، على الأقل في مناطق شمال الألب . ومن المؤكد أن الأرض قد صارت بورًا في إنجلترا وألمانيا ، كما أوضحت الدراسات الاحصائية . ويبدو أن هذا كان نتيجة إنهاء التربة والتدهور السكاني .

هذا التدهور الطويل الذي يفسر الحدة والقلق اللذين اعتريا الناس في أوروبا أواخر العصور الوسطى : فقد وجد السادة الإقطاعيون أن إيجاراتهم تتضامل قيمتها ، كذلك واجه البورجوازيون وقتاً عصيّاً . وإذا ما عرفنا النتائج المدمرة للهبوط الاقتصادي الكبير الذي حدث في ثلاثينيات القرن العشرين ، فلن يدهشنا أن الناس في القرن الرابع عشر كانوا يلجأون إلى جميع الوسائل اليائسة لحل مشكلاتهم التي كانت أسبابها غامضة بالنسبة لهم ، يقدر أكثر من غموض أسباب الإنكماش الاقتصادي في القرن العشرين بالنسبة لنا . فقد خانوا ، وخلعوا الملوك عن عروشهم ، واغتالوهم ؛ واشتباكوا في حروب وحشية ضد بعضهم البعض ، وحارلوا الحصول على المساعدة الإلهية من خلال التجارب الصوفية أو عن طريق المذاهب الهرطيقية ؛ كما أنهم كانوا يحرقون السعرة . ولكن شيئاً من هذا لم يكن ذا فائدة بالنسبة لهم .

لقد كان العالم على بداية طريق الشيخوخة في عيون الناس في العصور الوسطى المتأخرة ، مثلما حدث مع الرومان في القرنين الثالث والرابع . ويدت متاعب زمانهم وكأنها تمهد لنهضة العالم وتمهيد للأشياء الأخيرة ، تمهد ليوم القيامة وقدوم المسيح لنبع المسيح الدجال . وكان العصر مناسباً لتكاثر المذاهب الصوفية ، والأخروية ، فضلاً عن المذاهب الهرطيقية . وتتكلم

بعض المؤرخين عن « نمو الروح العلمانية » في القرن الرابع عشر . وهذا العصر يتميز حقاً بتعزيز الثقافة الدينية ، ولكنـه كان أيضاً عـصراً أـشتـرتـ فـيـهـ المـذاـهـبـ الـدـينـيـةـ فـيـ أـكـثـرـ أـشـكـالـهـ كـثـافـةـ وـتـنـوـعـاـ . إـذـ أـنـ النـاسـ فـيـ الـعـصـورـ الـوـسـطـىـ عـادـرـاـ إـلـىـ الـبـحـثـ عـنـ مـلـاـةـ وـمـهـرـبـ مـنـ إـخـفـاقـهـمـ وـبـؤـسـهـمـ فـيـ مـجـالـ الـحـكـمـ وـالـاـقـتـصـادـ عـنـ طـرـيقـ الـلـجوـءـ إـلـىـ مـلـكـةـ الـرـبـ بـداـخـلـهـ . وـكـانـ بـهـمـ شـفـتـ إـلـىـ سـمـاعـ الـمـعـلـمـينـ الـدـينـيـنـ الـجـدـدـ ، كـمـاـ كـانـواـ تـوـاقـيـنـ إـلـىـ سـمـاعـ الـخـطـبـ وـالـمـوـاعـظـ الـدـينـيـةـ الـعـاطـفـيـةـ ، فـقـدـ كـانـ الـفـنـ الـدـينـيـ يـهـزـهـمـ مـنـ الـأـعـمـاـقـ . وـيـقـدـرـ مـاـ كـانـ عـنـهـمـ وـاـنـشـقـاـتـهـمـ فـيـ كـثـيرـ مـنـ الـعـلـاقـاتـ الـاجـتمـاعـيـةـ ؛ كـانـواـ مـخـلـصـيـنـ وـمـبـالـغـيـنـ فـيـ عـلـاقـتـهـمـ بـالـرـبـ ، وـهـذـهـ خـاصـيـةـ مـنـ خـصـائـصـ عـصـرـ كـانـ يـحـفـلـ بـالـعـذـابـ وـالـفـحـوصـ ، عـصـرـ اـنـتـقـالـ وـتـحـولـ ، وـهـوـ عـصـرـ إـماـ تـطـرـحـ فـيـ الـقـيمـ رـاـمـلـلـ الـعـلـيـاـ جـانـبـاـ ، إـمـاـ يـلتـزمـ النـاسـ بـهـاـ فـيـ تـعـصـبـ شـدـيدـ .

أما الكنيسة فـكـانـتـ بـعـاجـةـ إـلـىـ رـجـلـ مـنـ طـرـازـ إـنـوـسـنـتـ الـثـالـثـ وـآخـرـ مـنـ طـرـازـ سـانـ فـرـنـسـيـسـ لـكـىـ يـتـحـكـمـ فـيـ هـذـهـ الـاـتـيـقـاتـ الـجـدـدـةـ لـشـاعـرـ التـدـينـ فـيـ الـعـصـورـ الـوـسـطـىـ الـتـاـخـرـةـ ، وـلـكـنـ الـزـعـامـةـ الـكـنـيـسـيـةـ كـانـتـ عـاجـزـةـ عـنـ أـدـاءـ الـمـهـمـ الـمـطـلـوـبـ . وـلـمـ تـكـنـ هـذـهـ غـلـطـةـ الـكـنـيـسـةـ وـحـدـهـ . لـأـنـ الـبـابـوـيـةـ كـانـتـ قـدـ أـسـرـتـ فـيـ أـفـنـيـوـنـ وـتـحـولـتـ إـلـىـ دـمـيـةـ بـيـدـ الـمـلـكـيـةـ الـفـرـنـسـيـةـ . وـكـانـتـ النـتـيـجـةـ إـنـهـيـارـاـ سـرـعـاـ لـلـنـظـامـ ، إـذـ أـخـدـ الـصـرـحـ الـعـظـيمـ الـذـيـ كـانـ إـنـوـسـنـتـ الـثـالـثـ قـدـ أـقامـهـ يـتـصـدـعـ بـاطـرـادـ ثـمـ انـهـارـ قـاماـ . وـإـذـ أـنـهـارـ الـمـرـكـزـ الـحـيـويـ حدـثـ التـدـهـرـ الـعـامـ فـيـ كـافـةـ جـوـانـبـ الـعـيـاةـ . فـقـدـ تـجـاهـلـ الـكـنـيـسـيـوـنـ الـقـيـامـ بـزـيـارـاتـهـمـ الـرـعـوـيـةـ ، وـأـتـيـعـ لـلـأـسـاقـفـةـ أـنـ يـهـتـمـواـ بـعـصـالـهـمـ الـخـاصـةـ ، وـفـىـ كـثـيرـ مـنـ الـأـحـيـانـ لـمـ يـكـنـ قـسـاوـسـةـ الـأـبـرـشـيـاتـ يـخـضـعـونـ لـأـيـ إـشـرافـ؛ كـمـاـ أـنـ النـظـمـ الـرـهـبـانـيـةـ فـقـدـتـ حـمـاسـتـهاـ وـشـهـرـتـهاـ ، بـاـ فـيـ ذـلـكـ الـفـرـنـسـكـانـ وـالـدـوـمـيـنـيـكـانـ . وـحـاـولـ بـعـضـ الـمـؤـرـخـيـنـ أـنـ يـحـطـوـاـ مـنـ شـأنـ بـابـوـيـةـ أـفـنـيـوـنـ ؛ فـهـنـاكـ مـنـ الـمـؤـرـخـيـنـ مـنـ يـحـاـولـونـ الـحـطـ مـنـ قـيـمةـ أـىـ شـئـ . كـانـتـ بـابـوـيـةـ أـفـنـيـوـنـ مـسـيـحـاـ دـجـالـاـ جـاءـ لـيـحـطـ عـلـىـ الـكـنـيـسـةـ كـالـلـوـيـاءـ ؛ فـقـدـ كـانـ بـابـوـاتـ أـفـنـيـوـنـ إـدـارـيـنـ مـهـرـةـ ، وـلـكـنـهـمـ كـانـواـ أـيـضاـ أـنـانـيـنـ ، وـكـانـواـ رـجـالـاـ قـصـارـ النـظـرـ لـمـ يـكـنـ يـعـنـيهـمـ شـئـ أـكـثـرـ مـنـ مـلـءـ خـزـانـهـمـ بـعـوـانـدـ الـضـرـائبـ الـكـنـيـسـيـةـ ، الـتـىـ كـانـ يـتـمـ تـحـصـيلـهـاـ عـادـةـ مـنـ خـلـالـ الـصـفـقـاتـ الـمـشـبـوـهـةـ مـعـ الـحـكـومـاتـ الـمـلـكـيـةـ . وـلـكـنـ مـاـهـرـ أـسـوـاـ مـنـ ذـلـكـ كـانـ مـاـيـزـالـ مـخـبـوـءـاـ فـيـ الـمـسـتـقـبـلـ . فـقـىـ سـنـةـ ١٣٧٨ـ مـ عـادـ بـعـضـ الـكـرـادـلـةـ إـلـىـ رـوـمـاـ لـيـتـخـبـواـ بـابـاـ آخـرـ ، عـلـىـ حينـ اـسـتـمرـتـ بـابـوـيـةـ أـفـنـيـوـنـ ، وـفـىـ ذـلـكـ الـحـيـنـ كـانـ الـاـنـشـقـاقـ الـعـظـيمـ فـضـيـحةـ وـوـصـمـةـ عـارـ فـيـ جـبـينـ الـعـالـمـ الـمـسـيـحـيـ ، وـيـذـرـ الشـكـ فـيـ جـمـيعـ الـاتـجـاهـاتـ . وـلـمـ يـتـهـدـ الـاـنـقـاقـ الـعـظـيمـ سـوىـ فـيـ مـطـلـعـ

القرن الخامس عشر بإجراء إصلاحي ثمت مناقشته طويلاً من جانب رجال القانون الكنسي ونقد سلطة البابوية المطلقة : فقد تم عقد مجمع كنسى عام لإنهاء الانشقاق وإصلاح الكنيسة . وقد أنهى مجمع كونستانس Gonstance ( ١٤١٤ - ١٤١٨ م ) الانشقاق ، ولكنه اخفق في محاولة إصلاح الكنيسة؛ فما كاد المجمع يختار نائباً واحداً لل المسيح حتى أعاد هذا البابا تأكيد السلطة البابوية المطلقة . ذلك أن الإمبراطور الألماني دعا إلى مجمع كوني آخر تحت ضغط التوفيقين ، ولكن البابا طوّه في سهولة ، وكسب مساندة الملوك ضد الحركة التوفيقية لقاء اتفاقات تعرف بالشخصية الوطنية للكنائس الخاضعة لهم . وفي منتصف القرن الخامس عشر سقطت البابوية بعد عودتها إلى روما ، مرة أخرى ، في براثن الأرستقراطية الرومانية التي حولت صاحب مفاتيح السموات إلى طاغية إيطالي من طفة عصر النهضة . ولم يكن أسوأ من غيره من هذا الصنف ، كما أنه لم يكن أفضل منهم .

هذه الفضائح والآثافات التي حاقت بالقيادة الكنسية أوجدت متنفساً لموجة جارفة من موجات العداء لرجال الكنسية سرعان ما تحولت في سهولة إلى حركة لمعادة سلطة الكنسية كما حدث في القرن الثامن عشر . ولكن الهرطقة لم تعد تعتمد على المبشرين الفقراء الجوارين في تحديد مذاهبها وتعريفها : ففي ذلك الحين كانت الهرطقة تجد أقدر من يتحدث باسمها من بين أفضل المفكرين في الجامعات . وتفكر عالم الفكر في العصور الوسطى ، الذي كان كتاب وليم أوكمان هو بدايته ، سار شوطاً أبعد على يد من خلفه . والفلسفة الأوكمانية تكشف عن التاريخ الفكري في العصور الوسطى المتأخرة ، ولا سيما في إنجلترا وفرنسا . ولا ينبغي أن نندهش حين نكتشف أن مارتن لوثر ، الذي لم يكن راهباً بسيطاً كما يعتبره البعض ، قد أعلن أنه أوكمان . إذ أن التراث الفكري لهذا الراهب الفرنسيسكاني الكبير يعتمد كثيراً على ثقافة القرنين الرابع عشر والخامس عشر ، ويصل إلى الجهات كثيرة : مثل تدمير الفلسفة ، ووضع العلم على بداية طريق الانطلاق ، والإلهام المستمد من التصوف والهرطقة .

والخاصية العقيمة لمدرسي القرن الخامس عشر كانت في الأساس نتيجةً للذهاب أوكمان . إذ أن إصراره على أن المنطق هو الشكل الوحيد الصالح في الفلسفة ، وأنه ليست للميتافيزيقا واللاهوت العقلى أية صلاحية ، كان هو السبب في أن خلفاء « الإصطلاحيين » ، أو الاسميين ، كرسوا أنفسهم تماماً للسلطة الغامضة المبهمة على حين لم يمسوا المشكلات التي كانت تثير خيال الأذكياء وتستروع انتباهم ، إلا مسأً هيناً ، ولا غرو في أن المدرسين كانوا

محط احتقار الإنسانيين الذين تحولوا عن الجدل صوب أعمال أفلاطون ذات الطابع الأدبي لتكون لهم تبراساً يرشدهم ويهديهم ،

ومع ذلك ، فإنه بينما كانت استهانة الإنسانيين بالمدرسيين ، كحمقى تافهين ، استهانة مبيرة إلى حد كبير ، فإن هجومهم على رجال المدارس ( الجامعات ) كان يشبه في أحد جوانبه عجز الرجل العادى عن فهم رجل العلم وإدراك قيمة استدلاله المنطقى الذى يبدو للرجل العادى أمراً غير عملى . فإن أوكلام لم ينته إلى تتحقق كامل ؛ وإنما كان يعتقد أن هناك أنواعاً بعينها من المعرفة الإنسانية يمكن التوصل إليها . وقد استبعد الميتافيزيقا ، ولكنه أرسى الأساس المعرفية للعلم الحديث الذى كان سلفاه الفرنسيسكان جروستست وروجر يمكن يعملان فى التجاھه . وخلص أوكلام إلى أنه بينما العلاقة بين الأشياء الفردية نتاج عقلى ، فإن الأشياء الفردية نفسها موجودة بالفعل ويمكن معرفتها . ومن خلال معلومات حسية بسيطة يمكن للعقل البشري أن يتعلم إدراك هذه الأشياء الفردية الثابتة فى الطبيعة ، وهو الأمر الذى جعل العالم الفكرى لكل من جاليليو ، وكوبرنيكوس ، ونيوتون مكنا . وقد اقترح عالم أوكسفورد الفرنسيكانى نفسه ( أوكلام ) قانون القصور الذاتى ، على الرغم من أنه لم يكن هناك من معاصريه من يفهم ما يقوله سرى مجموعة صغيرة فى كلية ميرتون Merton College فى أوكسفورد . وفي النصف الثاني من القرن الرابع عشر كانت المدرسة الأوکامية الباريسية ، التي سار أفرادها على خطى معلمهم فى رفضه للميتافيزيقا ، والاهتمام بلاحظة الأشياء وتحليلها ، حتى تقدموا إلى بدايات الميكانيكا ، والفيزياء ، والهندسة التحليلية الحديثة . فقد اقترح نيكولاوس لورسمى Nicholas of Oresme<sup>(٢)</sup> ، الذى كان أبرز أعضاء هذه المدرسة دون شك ، مبدأ الدوران اليومي للأرض قبل كوبرنيكوس ، كما اكتشف قانون الأجسام الساقطة قبل جاليليو .

---

٢ - هو فيلسوف واقتصادي فرنسي ( ١٣٢٠ - ١٣٨٢ ) . بعد أن أتم دراسته في باريس شغل عدة مناصب كنسية ، كان آخرها منصب أسقف ليزيبه Lisieux ( ١٣٧٧ ) . كما كان مستشاراً للملك شارل الخامس . ومؤلفاته التي كتبها باللاتينية والفرنسية تتناول السياسة والاقتصاد والعلوم الطبيعية . وأشهر مؤلفاته مقالته عن العملة De L'origin , nature, et mutation des monnayes وقد كتب أيضاً باللاتينية De Montete ، وكان له تأثير كبير على النظريات الاقتصادية في المتصور الوسطى وكتابه عن السماوات والمال Livre du Ciel et du Monde عن حركات الكواكب توصل إلى بعض النظريات التي توصل إليها كوبرنيكوس فيما بعد .

وهكذا كان تلاميذ أو كام يتكلّون كل الوسائل الفكرية التي تمكنهم من تحقيق انطلاقة علمية عظيمة مثلما حدث في القرن السادس عشر والقرن السابع عشر . فلماذا لم يمضوا قدما في عملهم ؟ لماذا أضمرحت هذه الدراسات العلمية على هذا النحو الكلى في القرن الخامس عشر لدرجة أن اكتشاف أعمال نيكولاوس الأول رسمي وزملائه استغرق جهداً جهيداً من العلماء والباحثين ؟ تكمن الإجابات على هذه الأسئلة في الخلفية الاجتماعية التي كان أولئك العلماء يعملون في إطارها ، فلم يكن هناك أحد في القرن الخامس عشر ، ولا حتى بين العلماء المدرسيين ، يدرك القيمة التطبيقية والفائد الاجتماعية لقانون الأجسام الساقطة . والرجال الذين وصلوا هذه الدراسات الجديدة كانوا يفعلون هذا في ظل معرفتهم بطبيعة عصرهم ، ولم يكن هناك أي تشجيع اجتماعي لهم . فلم تكن هناك كراسى خاصة بالعلوم في الجامعات ، وإنما كانت توجد كراسى عديدة لللاهوت والمنطق ؛ وكان من الأربع للعالم أن يستغل في مجال اللاهوت والمنطق بدلاً من أن يستغل بالبحث العلمي الذي لم يكن يحظى بتقدير أحد ؛ اللهم إلا دائرة ضيقة جداً من العلماء . وكان التغير في التكنولوجيا العسكرية في القرن السادس عشر هو الذي جعل من الميكانيكا علمًا ذا فائدة اجتماعية ، كما شجع على إحياء البحث العلمي . فقد كان استخدام بارود البنادق قد بدأ لتوه في القرن الرابع عشر ، وكان الأوروبيون ما يزالون غير ماهرين ومبتدئين في استخدامه . ويحلول القرن السادس عشر كانت الجيوش قد صارت ماهرة تماماً في إطلاق قنائف المدفع . لأن صياغة معادلة للقنائف الساقطة كانت مساعدة يدرك الناس مدى فائدتها التطبيقية .

والعامل الثاني في إحباط الحركة العلمية الكبرى في القرن الرابع عشر هو قصور المعلومات الرياضية ، لا سيما في علم الجبر . فقد كان مفكرو العصور الوسطى المتأخرین يعرفون أن العلوم الطبيعية تتطلب التحديد الكمي للظاهرة الطبيعية ، ولكنهم لم يستطعوا تحقيق هذا الهدف سوى بشكل جزئي . ويتمثل السبب الإضافي في إجهاض الإنطلاقة العلمية في القرن الخامس عشر في عداء الإنسانيين للمدرسيين ورفضهم النظر إلى ماحتـت السطح لكشف ما هو قيم في أعمال ألمع رجال المدارس . وكثيرون من الإنسانيين في إيطاليا تلقوا تعليماً جامعياً بالفعل ، ولكنهم لم يكونوا يعرفون شيئاً عن الأعمال التي قمت في باريس وأوكسفورد على الرغم من قيمتها العالية . وكان بين الإنسانيين عند نهاية القرن الخامس عشر عدد من أبرز مفكري أوروبا وعلمائها ؛ ولكن عدم تعاطفهم مع الفكر الأكاديمي كان من

العوامل المساعدة في إخفاق الثقافة الأوروبية في تحقيق الإنطلاق في العلم حتى عندما كان أو كام وتلاميذه يتلذذون رؤية جيدة لهذا البعد الفكري الجديد ، وهو البعد الذي قبض له أن يميز الحضارة الأوروبية تماماً عن غيرها من الحضارات .

وما يكشف عن تزايد التدين في أوروبا أواخر العصور الوسطى أن المجتمع لم يستمد من الأكاديمية فهمها لإمكانية قياس الخصائص الكمية في الطبيعة ، وإنما استمد منها التشجيع على الاتجاه صوب الفردية الدينية . إذ كان أو كام قد بدأ بفرض بتعارض مع فروض ابن رشد الفلسفية تماماً ، ولكنه في الحقيقة توصل إلى ذات النتيجة : وهي أن العقل لا يمكنه أن يرقى إلى الجملة الإلهية ، ولا يمكنه أن يقول شيئاً أكيداً في المسائل اللاهوتية . وكان للأثر الناتج عن رفض الأوكامية للعقل كطريق لفهم الألوهية أن يؤكّد التجربة الصوفية الفردية باعتبارها ركيزة للحقائق المستقاة من خلال الدين . وكتاب توماس أكمبيس Thomas à Kempis « تقليد المسيح » بها فيه من نزعة غبية ومعاداة للعقل ، كان مترافقاً مع تعاليم أو كام . كذلك فإن كتاب « التعاليم الماجاهلة » الذي ألفه نيكلولاس كوسا Nicholas of Cusa كان نتيجة حتمية للفلسفة الإيسمية nominalism . فقد قال نيكلولاس إن الموقف الصحيح للإنسان من الله هو موقف التقوى والتضوع ؛ علينا أن نتبع نهى الظلام وننتظر صابرين في انتظار « رؤية الرب » . كذلك انتشر الأدب الصوفي على نطاق واسع في شتى أرجاء أوروبا في العصور الوسطى المتأخرة . ولا يبدو أنه كن من قبيل المصادفة أن هذه المذاهب المتعلقة بالتجربة الروحية الفردية شاعت خصوصاً في إنجلترا وألمانيا ، حيث لقيت الأوكامية أيضاً أكبر قدر من التأييد . فقد كانت الأوكامية والصوفية متقاربتين إلى حد كبير .

كان المتصوفة في أواخر العصور الوسطى موالين للكنيسة ورجالها بشكل عام ، ولكنهم ، كما حدث في القرن الثاني عشر ، تجرأوا على انتقاد الأكليروس بسبب التأكيد الشديد على العلاقة بين الله والإنسان ، وسرعان ما تجاسر بعض الأنبياء على إنكار صلاحية السلطة الكنيسية . وكان أو كام نفسه قد زعم أن البابا ، والمجمع المسكوني ، يمكن أن يخطئ . و يبدو أنه قد استنتج أن المصدر الثابت للحقيقة هو الكتاب المقدس . وكان هذا الرأي يتضمن المدلول الشوري القائل بأن السلطة الدينية ينبغي أن تكون داخل الضمير الفردي لكل إنسان . وقد صار مذهب سلطة الكتاب المقدس أكثر أهمية بفضل زعيم هراطقة القرن الرابع عشر ، وهو جون ويكليف John Wycliffe ( ١٣٢٠ - ١٣٨٤ ) الذي كان أستاذًا بارزًا من أساتذة

اللاهوت في أوكسفورد . وكان ويكلف شخصاً ممروا ، تعيسا ، عصابيا ، ولكنه كان رجلاً ذا تعليم راق ومهارة لاتيarian . لم يكن أو كامبيا ، ولكنه كان أفالاطونيا ؛ وما يشي باستمرار انقسام عالم الفكر في العصور الوسطى المتأخرة أن هذا المفكرا الهرطقي العظيم الذي ظهر في أخريات القرن الرابع عشر كان واقعيا . وبينما أنه اقترب بالكتاب المقدس كابناثان عن العقل وإنعكاس للشكل الروحي ، باعتباره سلطة لا تقبل الماقشة . ومن هنا مضى في تأليف موسوعة ضمت المذاهب الهرطقية التي ظهرت على مدى القرنين السابقين ، وجمعت ما بين تعاليم بطرس والدوانى ، ويواقيم الفلورى ، ومارسيلىو البادوانى ، وأنكر سلطة القساوسة ، وعملية تحول الشيز والنبيذ إلى جسد المسيح ودمه ، كما هاجم البابا على أنه المسيح الدجال ، ودعا إلى خلق كنيسة روحانية خالصة وذلك بإعطاء الأرضي الكنسية للعلمانيين . وكان طبيعياً أن يكون هذا المبدأ الأخير من بواسع سرور الحكومة الإنجليزية والبلاء ، ولم تستطع الكنيسة أن تضطهد هذه . ولكن ويكلف فعل ما هو أكثر من مجرد نشر مكتبة صغيرة من اللاهوت الهرطقي ؛ فقد ترجم الكتاب المقدس للإنجليزية ، وألهم المبشرين الجوالين الذين عرفوا باسم اللولايد Lollards<sup>(٣)</sup> ، وشجعهم بشخصه على السفر والترحال في كل مكان لنشر مذاهبه . وفي ثمانينيات القرن الرابع عشر كانت الجلترا ، التي خلت تماماً من الهرطقة في القرن السابق بحيث لم تقدر بها أية محكمة منمحاكم التفتيش ، قد صارت مركزاً لأنقذوا حركة هرطقية في أوروبا .

وليس هناك شيء ، في كتابات مارتن لوثر ، أو أي من المصلحين البروتستانت في القرن السادس عشر ، لا يمكن أن تتجده في القرن الرابع عشر . ليس السؤال هو لماذا حدثت ثورة البروتستانت والإنشقاق في القرن السادس عشر ، وإنما السؤال هو لماذا لم يحدث هذا قبل مائة وخمسين سنة ؟ وربما يكون هذا هو أهم سؤال يمكن طرحه فيما يتعلق بالعصور الوسطى

٣ - أطلق هذا الاسم في القرن الرابع عشر على أنبياء ويكلف ، ثم امتد ليشمل قادة المؤسسة الكنسية ، قد برزت جماعة أوكسفورد من مشققى جامعة أوكسفورد ، ونظمتهم نيكولاوس هيرفورد أحد أنبياء ويكلف . وكانتوا يعيشون بتعاليمه وينبئوا إليهم أنبياء كثيرين من شتى أنحاء إنجلترا . قد أدين اللولايد بعد إخضاع ثورة الفلاحين سنة ١٣٨١ ، لأن الطبقات العليا اعتبروهم من دعاة الثورة . وعلى الرغم من أن الكنيسة بدأت تضطركم منذ سنة ١٣٨٢ فصاعداً ، فإنهم اكتسبوا شعبية بين البرجوازيين وأهالي الكوميونات . وقد نفذوا بقوتهم بعد قرد قاما به بتبياد جون أولد كاسل في سنة ١٤١٤ م عندما أخذ هنري الخامس عصيائهم بقسوة - انظر :

K.B. McFarlane , John Wycliffe and Beginning of the English Nonconformity "1953".

(المترجم)

المتأخرة . ويمكن أن نقدم خمسة أسباب لفشل الحركة الهرطيقية في القرن الرابع عشر في أحداث الانشقاق في العالم المسيحي . أولاً لم يكن القرن الرابع عشر يعرف آلة الطباعة ، التي لم تستخدم حتى سنة ١٥٠٠ م . وكان من الصعب تماماً على المنظرين الهرطاقة أن ينشروا مذاهبهم . ففي مطلع القرن السادس عشر انتشرت الأفكار نفسها انتشار النار في أرجاء أوروبا . فقد حملت مذاهب ويلكل夫 إلى بوهيميا ، نتيجة لإحدى زيارات التحالف وماترتب عليها من علاقات بين إنجلترا وهذه البلاد النائية . ولكنه لم يكسب أى أتباع في فرنسا وألمانيا . وثانياً إن الإنكماش الطويل الذي حدث في العصور الوسطى المتأخرة ، أنتج مشاعر السخط ، وسلب من الناس طاقتهم ، وجعلهم في حال من اللامبالاة بحيث لا يتورطون في صراع كبير ضد السلطة الكنسية . وثالثاً ، هناك حقيقة تناقضية مؤداها أن البابوية كانت في حال من الضعف في القرن الرابع عشر بحيث لم تبذل سوى جهد قليل لغاية في ضرب الحركات الهرطيقية ، وإذا لم تستخدم البابوية القوة ضد الهرطقة الجديدة فإنها تركتها تستهلك نفسها .

ولاشك في أن السببين الآخرين هما أكثر الأسباب أهمية . ذلك أن الطبقات الشريحة في أوروبا كانت تخشى المدلولات الاجتماعية الواضحة في الهرطقة . ويداً أنها سوف تثير التمرد الاجتماعي ، وكان هذا هو سبب تحول أبناء هذه الطبقات ضد الحركات الهرطيقية حوالي سنة ١٤٠٠ . لقد كان القرن الرابع عشر هو عصر الثورات الاجتماعية الأولى في أوروبا . إذ كانت البروليتاريا الصناعية ، التي تکاثرت بفضل صناعة النسيج في الفلاندرز وفلورنسا ، مشتبكة في صراعات مريرة وفاشلة ضد الأوليغاركيين الذين يتسيرون الحياة في المدن . بل إن الفلاح ، الذي كان وضعه الاقتصادي قد تحسن في مناطق كثيرة من أوروبا بسبب نقص العمالة ، قد رفع رأسه للمرة الأولى . وحيثما كان فلاح ذلك الزمان الطبع الصامت يشعر بأن أحداً قد أساء إليه ، أو أن الحرية الجديدة التي أخذ ينعم بها تتعرض لعدوان أصحاب الأرض والبائسين ، فإنه كان يلتجأ إلى العصيان الوحشي - مثل ثورة الفلاحين *Jaquerie*<sup>(٤)</sup> في

٤ - إنطلقت هذه الثورة سنة ١٣٥٨ في شمال فرنسا نتيجة للتغيرات الاجتماعية والاقتصادية التي فرضها النبلاء على الفلاحين عقب الربا الأسود . وارتبط هذا التمرد أيضاً بالصراعات التي عانت منها فرنسا في أعقاب هزيمتها في بواتييه سنة ١٣٦١ ، وقد إتسمت بالعنف الشديد وحاول التمردون مهاجمة باريس بزعامة وليم كال Guillaume Cale على أمل الانضمام لثورة البورجوازيين بزعامة مارسيل Marcel Etien ولم تنجح حركة الجاكرى هذه سوى في توحيد النبلاء والبورجوازيين ضدها بحيث تم سحق التمرد في

فرنسا وقد الفلاحين في إنجلترا . ولاشك في أن تمدد الفلاحين في الجبلات قد لقي تشجيعا من المبشرين الجوالين الهراظقة ، وربما يكون قد تم تحت زعامتهم ، وأدى هذا إلى تحول الحكومة الإنجليزية والنبلاء ضد أتباع ويكلف . كذلك فإن أسلاف البروتستانت في بوهيميا حولوا مذاهبهم إلى ديانة وطنية ، ورفعوا السلاح ، وأخافوا ألمانيا . وحتى بعد إحراق الرعيم الهرطقي جون هس John Huss ، بناء على أوامر مجمع كونستانس ، ظل تلاميذه وأتباعه يضايقون مناطق جنوب ألمانيا . وماحدث آنذاك هو أن الحركات الهرطقبية ألهبت مشاعر السخط الاجتماعي والكراهية الوطنية ، كما قدر لها أن تفعل في القرن السادس عشر . ولكن لم يكن هناك لوثر في أواخر العصور الوسطى لكي يوقف مدرج الفعل بحيث يفصل الراديكالية الدينية عن التطرف الاجتماعي والسياسي ، ولم تكن مذاهب معاداة سلطة الكنيسة قد اختفت تماما في القرن الخامس عشر ، ولكنها أدت بسبب الأحداث المزعجة مثل ثورة الفلاحين والغروب الهرطقي ، وبذلك نزلت تحت الأرض لتختفي لمدة قرن آخر من الزمان .

والسبب الأخير في عدم حدوث الإصلاح الديني في القرن الرابع عشر أو في بداية القرن الخامس عشر ، هو أن الحكومات الملكية كانت مشغولة ومتورطة في مشكلات أخرى بحيث فشلت في إنتهاز فرصة المرفق الديني كما فعل كثيرون من ملوك القرن السادس عشر . ففي العقود الأولى من القرن الرابع عشر بدا وكأن قدر الملكية الوطنية في كل من فرنسا وإنجلترا أن تستمر في زيادة سلطانها ، ولكن السنوات المائة والخمسين التالية تحولت إلى فترة حافلة بالصراعات للحكومة الملكية في كل من البلدين . وكان على أوروبا أن تنتظر حتى أخريات القرن الخامس عشر حتى تستطيع الدولة الإقليمية الحاكمة أن تضمن زعامتها في المجتمع الأوروبي . وفي الفترة الخامسة سُنحت للأristocratie فرصة الأخيرة لكن تحكم في حكومتي دولتين مركزيتين : ولكن كبار السادة الإقطاعيين لم يظهروا من جراء سيادتهم وتحكمهم في الحياة السياسية في القرنين الرابع عشر والخامس عشر سوى دلائل الطمع والكسل . وكانت النتيجة فوضى اجتماعية لم تعرفها أوروبا منذ القرن العاشر .

= بقسوة اللغة . والجدير بالذكر أن مصطلح Jaquerie مستمد من مصطلحJacque الذي كان اسما عاما يطلق على الفلاحين - انظر .

G. Duby and A. Mandrou , History of French Civilization, (1963) .

وهناك قدر كبير من اللوم يقع على الملكية فـى كل من فرنسا وإنجilterra بـسبب الظروف الخطيرة التي وجدتا نفسـيهما فـى غمارها سنة ١٤٠٠ م . فقد استنفـدتـا مواردهـما المالية والمعنـوية ، وارتـكتـا كل خطـأ كان من المـمكـن أن يفتحـا الباب لصـعودـ الأـرسـتـقـراـطـية من جـديـدـ . إذ كان إـدواـردـ الأولـ وـفـيلـيـبـ الجـمـيلـ قدـ انـدـفـعاـ إـلـىـ مـدىـ بـعـيدـ ، وـمـنـ ثـمـ كـانـ كـلـ مـنـهـماـ يـتـصـرـفـ بـطـرـيقـةـ طـائـشـةـ ، لـاسـيمـاـ فـىـ مـجـالـ الـحـكـوـمـةـ الفـرـنـسـيـةـ ، مـاـ كـانـ لـهـ أـوـخـمـ العـاقـبـ عـلـىـ خـلـفـائـهـماـ . فـالـمـلـكـيـةـ الـتـىـ كـانـتـ مـحـبـوـيـةـ لـلـغـاـيـةـ فـىـ الـقـرـنـ الثـالـثـ عـشـرـ كـانـتـ تـواـجـدـ الإـفـلاـسـ الـأـخـلـاـقـيـ عـنـدـ نـهـاـيـةـ حـكـمـ إـدواـردـ الأولـ وـفـيلـيـبـ الجـمـيلـ . وـكـانـ مـنـ الـواـضـعـ أـنـ الـإـدـارـاتـ الـمـلـكـيـةـ قـدـ إـهـبـلـتـ الـفـرـصـةـ لـنـفـسـهـاـ . وـهـكـنـاـ ، فـإـذـاـ كـانـ الـمـلـوـكـ قدـ أـفـرـاـنـفـسـهـمـ فـيـ مـوـقـعـ صـعـبـ ، فـلـمـاـذـاـ لـاـيـتـهـزـ الـجـمـيعـ الـفـرـصـةـ لـيـأـخـذـ كـلـ لـنـفـسـهـ أـكـثـرـ مـاـ يـكـنـهـ ؟ وـكـانـ إـدواـردـ الثـانـيـ ابنـ إـدواـردـ الأولـ ، جـنـديـاـ فـاشـلـاـ ، كـمـاـ كـانـ مـصـابـاـ بـالـشـذـوذـ الـجـنـسـيـ ؛ وـبـذـلـكـ تمـ إـجـبارـهـ عـلـىـ التـنـازـلـ عـنـ الـعـرـشـ ثـمـ اـغـتـالـتـهـ مـجـمـوعـةـ مـنـ السـادـةـ الـإـقـطـاعـيـعـ الـمـتـآـمـرـيـنـ مـعـ الـمـلـكـيـةـ الـفـرـنـسـيـةـ . وـقـدـ إـنـتـهـىـ خـطـ أـسـرـةـ كـاـبـيـهـ نـهـاـيـةـ فـىـ سـنـةـ ١٣٢٨ـ ؛ وـكـانـ أـبـيـاءـ عـمـوـتـهـمـ مـنـ أـسـرـةـ فـالـواـ Valoisـ ضـعـفـاـ مـرـتـبـكـيـنـ . وـفـىـ ثـلـاثـيـنـياتـ الـقـرـنـ الـرـابـعـ عـشـرـ ، كـانـ مـلـكـ إنـجـilterraـ إـدواـردـ الثـالـثـ ، وـمـلـكـ فـرـنـسـ فـيلـيـبـ السـادـسـ يـخـوضـانـ حـرـبـاـ حـمـقاـ نـزـقـةـ سـعـيـاـ وـرـاءـ الـمـجـدـ فـىـ سـاحـةـ الـقـتـالـ مـتـجـاهـلـينـ الـمـشـكـلـاتـ الـتـىـ سـوـفـ تـنـجـمـ عـنـ تـجـددـ الـصـرـاعـ . وـأـدـىـ هـذـاـ إـلـىـ الـزـيـدـ مـنـ اـسـتـنـافـ الـخـزانـةـ الـمـلـكـيـةـ وـتـعـريـضـ الـإـدـارـةـ الـمـلـكـيـةـ لـمـخـاطـرـ الـعـصـبـيـانـ الـأـرسـتـقـراـطـيـ . فـضـلـاـ عـنـ أـنـ كـانـ مـنـ الـمـعـتـلـ أـنـ يـزـيدـ مـنـ أـهـمـيـةـ السـادـةـ الـإـقـطـاعـيـعـ فـيـ الـبـلـادـ .

وـخـلـالـ السـلـامـ الطـوـرـيلـ الذـىـ سـادـ فـىـ الـقـرـنـ الثـالـثـ عـشـرـ ، كـانـ وـظـائـنـ النـبـلـاءـ الـعـسـكـرـيـةـ قـدـ تـقـلـصـتـ ؛ وـلـكـنـهـمـ فـىـ أـنـنـ الحـرـبـ الـلـاتـهـاـئـيـةـ الـتـىـ نـشـبـتـ آـنـذاـكـ صـارـواـ هـمـ الـقـادـةـ الـذـينـ لـاغـنـىـ لـلـمـجـتمـعـ عـنـهـمـ . فـقـدـ عـهـدـ الـمـلـكـ للـسـادـةـ الـإـقـطـاعـيـعـ بـتـكـوـيـنـ الـجـيـوشـ ؛ وـصـارـتـ هـذـهـ الـفـيـالـقـ هـامـةـ لـلـأـرسـتـقـراـطـيـيـنـ فـىـ الـوـطـنـ بـقـدـرـ أـهـمـيـتـهـاـ فـىـ مـيدـانـ الـقـتـالـ . ذـلـكـ أـنـ اـمـتـلـاكـ جـيـوشـ خـاصـةـ أـتـاحـ لـكـبـارـ السـادـةـ الـإـقـطـاعـيـعـ أـنـ يـجـاهـهـاـ بـلـجـيـعـ ، وـأـنـ يـتـدـخـلـواـ فـىـ الشـؤـونـ الـمـلـكـيـةـ . لـقـدـ كـانـ نـظـامـاـ عـسـكـرـياـ مـدـمـرـاـ ذـلـكـ الـذـينـ أـعـادـ أـسـرـاـ الـأـيـامـ الـإـقـطـاعـيـةـ الـقـدـيـمةـ ؛ وـقـدـ أـطـلـقـ عـلـيـهـ بـحـقـ «ـالـإـقـطـاعـ ابنـ الزـنـاـ»ـ .

وـكـانـ الـأـرسـتـقـراـطـيـوـنـ مـنـ جـانـبـهـمـ غـاـيـةـ فـىـ الـجـذـلـ وـالـسـرـرـ بـزـعـامـتـهـمـ الـمـتـجـدـدـةـ لـلـمـجـتمـعـ ؛ فـقـدـ وـجـدـواـ أـنـفـسـهـمـ مـسـاقـيـنـ إـلـىـ الـخـاطـطـ بـسـبـبـ تـدـهـورـ الـاـقـتصـادـ الـرـيفـيـ ، وـكـانـ مـلـاـذـهـمـ الـوـحـيدـ هـوـ تـجـرـيـدـ حـسـلـاتـ لـلـنـهـبـ وـالـتـدـخـلـ فـىـ الشـتـونـ الـمـلـكـيـةـ . وـفـىـ الـقـرـنـ الـرـابـعـ عـشـرـ وـأـوـاـلـ الـقـرـنـ

الخامس عشر لاحت للأستقراطية الإنجليزية والفرنسية فرصة ممتازة للمشاركة في الشؤون السياسية ، ومساومة المرشحين للعرش ، كما أن السادة الإقطاعيين الفرنسيين تآمروا مع الغزاة الإنجليز . وانتهت كل من الحكومة الإنجليزية والحكومة الفرنسية سياسة إنتعارية حين سمحت بتكوين الممتلكات الشاسعة للأمراء داخل كل من الملكتين . ففي كل من البلدين حصل الأمراء على هذه الامتيازات ، ثم أخذوا يحاريون بعضهم بعضاً في سبيل الفوز بالعرش . وكان هذا النظام الذي يمنع الإقطاعيات لأبناء الملك الصغار ويؤكد ملكيتهم لها وهو نظام الأباناج appanage ، نظاماً خاصاً بفرنسا : كذلك عانت إنجلترا من الممتلكات والضياع الأستقراطية الكبيرة في مناطق المحدود .

وعندما بدأ إدوارد الثالث حرب المائة عام في أواخر ثلاثينيات القرن الرابع عشر ، كانت هذه العوامل قد بدأت تفعل فعلها . وفي غضون نصف قرن كانت الفوضى السياسية والاجتماعية قد أنشبت مخالفتها في فرنسا وإنجلترا . وقد أحرز الإنجليز إنتصارات باهرة على الفرنسيين ، بسبب استخدامهم المتظورة لرماة السهام من ناحية ، ولكن الحكومة ، من ناحية أخرى ، لم تكن تستطيع أن تستمتع بفوتوحاتها في القارة . إذ أنها كانت مشغولة بتمرد الأستقراطيين وحروب الأمراء ، داخل الوطن . فقد جلبت الجيوش التي استخدمها السادة الإقطاعيون في ضرب الفرنسيين إلى أرض الوطن لكي تخوض المعارك في سبيل طموحات الأمراء وتنافسهم على العرش . أما البرلمان ، الذي استخدمه إدوارد الأول كأداة في خدمة السلطة الملكية ، فقد تحول إلى أداة بيد الفريق الأستقراطي . وفي خمسينيات القرن الخامس عشر بلغت هذه الحروب ذروتها فيما عرف باسم « حروب الوردين » ، وهي حرب أهلية بكل معنى الكلمة نسبت فيما بين الأستقراطيين في سبيل السيطرة على العرش الإنجليزي والحكومة الملكية . ولفتره من الوقت كانت فرنسا أسوأ حالاً . ذلك أن أحد فروع الأسرة المالكة رمى بثقله مع الغزاة ، وأخذت الجيوش الفرنسية تعانى من هزيمة تلو الأخرى ، ولم ينقذ تاج فالوا ، الأسرة الخامنة المرتبكة ، سوى متابعي الملكة الإنجليزية الداخلية . لقد أتاحت هذه المشاجرات الإنجليزية الفرصة للصحوة الفرنسية التي بدأت في ثلاثينيات القرن الخامس عشر ، وبعد قرن من النهب الذي ارتكبه الإنجليز ، إتفق الفرنسيون أخيراً على أمر واحد : هو أنه يجب طرد الإنجليز . ووجد الفرنسيون زعامتهم في فتاة ريفية هستيرية اسمها جان دارك . وأخيراً اغتنم لويس الثامن ، بحركته البطيئة ، فرصة هذا الشعور الوطني لطرد الإنجليز المنقسمين على أنفسهم وأعاد بناء السلطة الملكية .

لقد طرحت حلول كثيرة للمشكلات السياسية ، والاقتصادية ، والفكرية التي عانت منها أوروبا في أواخر العصور الوسطى . إذ وجد الكثيرون راحتهم في التجربة الدينية العميقة ، والعلاقة الشخصية مع الله . وقد طرح الإنسانيون الإيطاليون رأياً متفايناً عن قوى الذكاء الإنساني النقدية والإبداعية ، كما زرعوا التراث الكلاسيكي والأفلاطونية المسيحية كموارد وبنابع للمستويات الأخلاقية التي يمكن أن تعيد الإستقرار إلى الحياة الأوروبية . وفي أواخر القرن الخامس عشر ، اكتسبت هذه الإنسانية المسيحية ، كما قدمها العالم الهولندي إرازموس Erasmus ، أتباعها من أفضل مفكري شمال أوروبا . ولكن الجانب الآخر من برنامج الإنسانيين هو الذي لم يثبت أن تحقق على أكمل صورة في الحياة الأوروبية . فقد كان الإنسانيون الإيطاليون وطنين غبيورين متسمين بدنهم ، وقادتهم وطبيتهم إلى الترويج للذهب *raison d'état* الذي أقره ميكافيللي بشكل محدود في مطلع القرن السادس عشر .

كانت الدولة السيادية التي لا تعترف سوى بمنطقها هي التي اتجهت نحوها شعوب أوروبا المرهقة الواهية في نهاية القرن الخامس عشر . فقد أسس إدوارد الرابع وهنري السابع في إنجلترا ولويس الحادي عشر في فلورنسا ما يعرف باسم « الملكيات الجديدة » التي كانت في حقيقة أمرها عوداً إلى حكومات إدوارد الأول وفيليب الرابع ، ولكن مع مزيد من الاهتمام بالواجهة الأخلاقية وتأكيد أكثر على المشاعر الوطنية . وبعد قرنين من الفوضى بدا أن الحل الوحيد هو إعادة زعامة الدولة . وقد هلل الإنسانيون لمجد الملكية التي أعيد إحياؤها ، والتي ستحفظ المستويات الأخلاقية وترغى الفنون . وبالنسبة للعلماء الذين تأثروا بالتراث الكلاسيكي إلى حد كبير ، بدلت السلطة المطلقة هي الشكل الوحيد للحكومة التي يمكنها الحفاظ على النظام الاجتماعي والصالح العام . وبالنسبة لكثيرين من وقعا تحت تأثير الأشكال المختلفة للفردية الدينية ، كانت الدولة السيادية محل ترحيب لأن الملك يستطيع أن يقف عقبة كاداة في مواجهة السلطة الكنسية ، أو ما يكون قد تبقى منها .

وفي سنة ١٥٠٠ م كانت جميع البلدان الأوروبية في حاجة ملحة إلى السلام الداخلي . في بياناتها الإنكماش الكبير الذي عرفته العصور الوسطى المتأخرة ، وما نتج عن ذلك من زيادة في السكان ، صار الإزدهار ممكناً في المدينة والريف على السواء بشرط إعادة القانون والنظام وبدا أن الملكية هي المبدأ الوحيد للنظام ، ومن ثم تفشت موجة جديدة من الحماسة لحقوق الملكية . قد عمل ملوك أواخر القرن الخامس عشر في كل مكان على نفس النموذج الأساسي

للحكومة ، بلاط صغير وبيروقراطية ملكية صغيرة تنشر السلام بين الأرستقراطيين ، أو ، عندما تفشل هذه السياسة ، تقاتل كبار الإقطاعيين لصالحة الكل الوطني .

كان مؤرخو القرن التاسع عشر يظنون أن ظهور « الملكيات الجديدة » قد تم بتأثير تحالف كبير بين الملك والبورجوازية ، وهو رأي لا يصدق أمام الفحص الدقيق . ففي إنجلترا ، وفرنسا ، وأسبانيا ، حيث انتعشت الملكية كان المجتمع محكوماً بالملكية الزراعية . وكانت أموال البورجوازيين تغدو الملك في تكوين جيوش المرتزقة ، ولكن أهمية التجارة والصيارة في الحياة السياسية كانت ضئيلة بالفعل . فقد كان الصراع بين البلاط الملكي ، والمجلس ، والبيروقراطية من جهة ، والأرستقراطية من جهة أخرى . وكانت كافة طوائف المجتمع الأخرى - أى الغالبية العظمى من الشعب - تتخل خارج الوطن السياسي . لقد هلوا للملك لأن إعادة السلطة الملكية كان يعني ضماناً للسلام والنظام ، ولكتهم لم يكن لديهم سوى القليل من الكلام حول مسار التغيير السياسي .

كانت علاقة الملك بالأرستقراطية علاقة مبهمة . فقد كان يشاركون رؤيتهم وأسلوب حياتهم ، وإذا كانوا راضين عن مراكزهم في البلاط والحكومة كان يتوق إلى التعاون معهم ويعطينهم مكانهم المعتمد على قمة المجتمع . وفقط عندما يهدى كبار الإقطاعيين القانون والضرائب الملكية ، لاسيما حين يظهر كبار البلاط ، طموحاً لإعتلاء العرش ، كان الملك يوجد جيشه من المرتزقة ضد قلاع ومحصون عائلات كبار ملوك الأرض . فالبناء السياسي والاجتماعي لمالك الشمال ، باستثناء إنجلترا ، لم يتغير بشكل أساسى على مدى القرنين التاليين .

وعند نهاية القرن الخامس عشر كان هناك شعور واسع النطاق بأن النظام الاجتماعي يتطلب خضوع كافة الطبقات ، والطوائف ، والهيئات للسيادة المطلقة والقانون . وهكذا تم استئناف الإباء السياسي الذى عرف القرنان الثاني عشر والثالث عشر ، وتم تصعيده . ومع هذا فقد كانت هناك قيود عملية قاسية سنة ١٥٠٠ تحد من ممارسة السلطة الملكية ، بغض النظر عما يقوله المنظرون عن حق الملوك الإلهى . فقد كانت الإتصالات والمواصلات فى سنة ١٥٠٠ على ما كانت عليه سنة ١٣٠٠ تقريباً . إذ كانت شبكة المواصلات النامية ماتزال تعنى أن الحكومة الملكية ، بصرف النظر عن أيديولوجيتها السلطوية ، لم تكن تستطيع أن تفعل سوى القليل جداً للتأثير على الحياة اليومية للغالبية العظمى من الشعب . فقد كان الملك يقدم العدالة القاتلية فى ساحات القضاء ، ويجمع الضرائب ، ويقود الجيوش ضد أعداء الوطن . ولكن

أوروبا سنة ١٥٠٠ كانت مازال بعيدة عن الدول المركزية المعاكمة العاملة للصالح العام ، والتي عرفها العالم الصناعي الحديث ، مثلما كان الأمر سنة ١٣٠٠ . لم يتم تقليل الاستقلال الذاتي للعائلات ، والطوانف ، والهيئات ، والجماعات المحلية سوى بقدر محدود جداً ، وكان خضوع الفرد للدولة مباشرة في نطاق ضيق للغاية . إذ كانت هذه النظم الشائكة المباشرة هي المعلول عليها في حياة ٩٥٪ من الناس ، ونادرًا ما كان الناس في حياتهم العادي يشعرون بهيبة الدولة ، بالصالح أو بالطالع . وبهذا المعنى كانت أوروبا سنة ١٥٠٠ مازال مجتمعاً ، ينتمي إلى العصور الوسطى أساساً ، ولم يحدث التحول الكبير في النظام السياسي والاجتماعي سوى إبان الثورة الصناعية .

وفي المدن الإيطالية كانت الدولة بالضرورة قريبة من حياة الناس بسبب صغر حجم هذه الكيانات السياسية . ولكن هذا الموقف الخاص لم يكن ذات أهمية كبيرة بالنسبة لأوروبا ككل . أما ماساهمت به إيطاليا فعلاً في الحضارة الأوروبية سنة ١٥٠٠ ، فكان نوعاً جديداً من الثقافة الدينية يمكن أن نسميه بالإنسانية . فقد كانت النهضة الإيطالية تطوراً هاماً في الحياة الأوروبية لأنها أقامت النظام التعليمي وأسلوب الحياة الذي شاع في أواسط الأристقراطية والشريحة البرجوازية العليا في جميع أنحاء ، أوروبا خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر . فلكي يكون المرء عضواً في الصفة يجب أن يعتمد على المكانة الاجتماعية الموروثة ، وليس الشروة أياً كانت وسيلة جمعها . إذ كان ينبغي للمرء أن يكون عارفاً بالקלאسيكيات ، وأن يكون رفيع الأدب ، وصاحب ذوق رفيع في الفن ، والموسيقى والملابس ، كما يجب أن يستخدم أسلوباً مهذباً بلانياً في الحديث . وقد استعار البرجوازيون الإيطاليون هذه المثل الأخلاقيات الأристقراطية الفرنسية في القرن الثالث عشر ، وتشريوها كي يبرهنوا على جدارتهم بالانتماء إلى صفة الحضارة الأوروبية . ولكنهم هذبوا الأسلوب الأристقراطي القديم . وأثروه كثيراً ، لدرجة أن الأристقراطية الشمالية في أواخر القرن الخامس عشر كان عليهما أن تتعلم كيف تعيش وتفوق على الإنسانيين الإيطاليين .

ومن السهل تماماً أن ندم هذه الثقافة الإنسانية باعتبارها أيديولوجية الطبقات العليا ، ولكن هذا التعريف يخطئ إدراك النهضة الإيطالية وامتدادها صوب الشمال في أواخر القرن الخامس عشر . ففي محل الأول ، كانت هذه الإنسانية هي الثقافة الوحيدة المقبولة ، والأسلوب الوحيد الذي كان واعياً بذاته ، والذي استمر بفضل النظام التعليمي . ولم يحدث

حتى الشورة الصناعية وتطور التعليم الجماهيري أن تطورت ثقافة واعية بذاتها ومتداخلة في الحضارة الأوروبية مثلاً حدث في ذلك الحين . وثانياً ، أنه على الرغم من أن الإنسانيين الإيطاليين والإنسانيين في الشمال كانوا مسيحيين أتقياء ، فإن الأخقيات الإنسانية كانت دنيوية في جوهرها : فقد كان الرجل يحقق الواجبات الدينية المسيحية ، ولكن كبرياء ، وقيمة في المجتمع لم تكن ترتبط كثيراً بالهيكلية الشيروقراطية . لقد كان معيار إنتساب المرء للصفوة هو الجانب العلماني فيه - أي تعليمه ، وأسلوبه وسلوكياته ، وهي أمور لم تكن متاحة سوى للأغنياء بطبيعة الحال . لقد كان ظهور هذه الأخقيات الدنيوية مؤشراً على تدهور الزعامة البابوية وصعود السلطة الملكية ، ولكنه كان كذلك مؤشراً على نهاية حضارة العصور الوسطى وبزوغ فجر عصر جديد . وأخيراً يجب أن تؤكّد على أن الأخقيات الإنسانية ، على الرغم من أنها تختلف عن أخلاقيات كنيسة العصور الوسطى ، كانت ناتجة لحضارة العصور الوسطى نفسها ، كما أنها كانت في التحليل الأخير ناتجاً للنمو الفكري والشورة الرومانسية في القرون الثاني عشر .

وبينما كانت الثقافة الإنسانية تمثل أيدلوجية الطبقات الحاكمة سنة ١٥٠٠ ، فإنها كانت بالفعل مؤشراً على تقدم كبير في تاريخ الغرب : إذ أنها أكدت على القيم الفردية ، وعلى غرس نزعة التفوق الفردية وتحقيق عقلية حساسة متطرفة . وأحد الموضوعات الكبيرة في تاريخ القرن الماضي هو ما إذا كانت هذه النزعة الفردية والكبرياء الشخصي يمكن تلقيتها للجماهير ، أو بعبارة أخرى ، ما إذا كان تهذيب العقل والأخلاق الإنسانية ، الذي جعلته النهضة الإبطالية وفقاً على الأقلية الثرية ، يمكن أن يتحول إلى تراث عام للإنسانية .

## ٢ - أفكار ختامية في تاريخ العصور الوسطى :

من الشائع أن ننهي مسح تاريخ أوروبا في العصور الوسطى بتقارير ثابتة عن « تراث العصور الوسطى » إذ يتجمّس الكتاب عناء إبراز حقيقة أن كثيراً من المؤسسات والماضي التي ظهرت في أوروبا العصور الوسطى ماتزال معنا إلى اليوم : فالكنيسة الكاثوليكية ، والحكومة النيابية ، والجامعة ، والنزعة الرومانسية ، والعلم التجريبي ، والمؤسسات الرأسمالية ، وغيرها مما نعتز به ، من نتاج العصور الوسطى . وإنها لحقيقة أن وجود العصور الوسطى معنا أكبر من وجود التراث القديم ، كما أن حياتنا في النهاية محكومة في كثير من الجوانب بتراث العصور الوسطى . ولكن ، من ناحية أخرى ، فإن هذه المؤسسات والمثل العليا التي يمكن أن تجد أصولها في العصور الوسطى ، قد تغيرت بشكل ذكي منذ القرن الثالث عشر ، وعلينا أن

نعرف بالفروق الأساسية بين عالمنا وعالم توماس أكونيناس وسان لويس . ويمكن أن نجمل هذا في القول بأنه إذا استطعنا أن نرجع القهقرى إلى القرن الثالث عشر ، فإننا سوف نجد الناس في العصور الوسطى يختلفون عنا بالفعل . ولسوف تروعنا الروائح الكريهة المبعثة من أجسادهم ، وعاداتهم الشرهة في الأكل ، وإفتقارهم للراحة البدنية ، وتدينهم المتغصب ، واعتقادهم العميق في الخرافات ، فضلاً عن العنف والقسوة اللذين يسودان حياتهم اليومية. وبعبارة أخرى فإن حضارة العصور الوسطى كانت في كثير من جوانبها حضارة مجتمع ما قبل التصنيع . وحضارة العصور الوسطى لم تحقق التطبيق الكامل للعلم على التكنولوجيا ، وهو ما يجعل اقتصادنا الاستهلاكي ممكناً . وهنا يمكن أوضاع المطرود الفاصلة بين الناس في العصور الوسطى وبيننا . ومع هذا ، فإننا أقرب إلى أهل العصور الوسطى منا إلى أية حضارة أخرى في الماضي . إذ أنها نستطيع أن نشارك في تجاربهم أكثر مما نستطيع أن نفعده بالنسبة لإنسان العصور القديمة أو الشعوب الشرقية . لقد كانت العصور الوسطى تجربة طويلة جدًا وواسعة في تطور الحضارة الغربية ، ومن ثم فهي جديرة قاماً بأن تكون موضوعاً للدراسة . ذلك أن فهم الماضي الوسيط أمر لا غنى عنه لكنى نتعرف على هريتنا .

وعلى أية حال ، فهناك سبب آخر لدراسة تاريخ العصور الوسطى : ذلك هو الدرس الذي يمكن أن نتعلمه من دراسة المسار الكلى لحضارة العصور الوسطى . قد عبر الفيلسوف سانتيانا Santayana عن واحدة من أكثر الحقائق عمقاً حين لاحظ أن أولئك الذين يجهلون الماضي يدينون أنفسهم بتكراره . فماذا في تاريخ أوروبا العصور الوسطى يمكن أن تتمثله وتنرس خطأ أو نتجنبه ؟ من حسن المظ أننا نعرف عن حضارة العصور الوسطى أكثر مما نعرف عن أية حضارة أخرى ماتت ومضت : ونحن نستطيع ، بشقة في الصفة الترجيحية لمعلوماتنا عن التغير التاريخي ، أن ندرس نموذج تطور أوروبا في العصور الوسطى وأن نتعلم من هذه الدراسة دروساً تلهمنا وتحثنا الوعي . فتاريخ العصور الوسطى يعلمنا أن الإنجازات الهائلة بتناول مجموعة صغيرة من الصفوة التي ترشدها المثل العليا والقادرة على تحقيق هذا المثل ، أمر ممكن . وأكثر ما يبعث على السرور في هذه الدراسة يأتي من التأمل في الشخصيات والأعمال التي أتتها أولئك الرجال العظام ، الذين قادوا أوروبا على مدى قروز عديدة - من قسطنطين ، إلى جريجوري السابع ، حتى سان لويس - أولئك الرجال الذين كانت لديهم الجرأة على تحقيق أشياء عظيمة لأنهم أخذوا الرب مأخذ الجد .

وفي تاريخ العصور الوسطى كذلك درس نتعلم عن انهيار الحضارة ، وفي تجاهلنا لهذا الدرس خطر كبير على ثقافتنا وعلى مجتمعنا . فقد خلقت حضارة العصور الوسطى ، بعد صراع طال خمسة قرون على أساس توليفة معقدة وعقلانية بين الروح التي تمثلها الكنيسة والعالم الذي قتله الملكية . وقد رأينا في هذا الكتاب كيف أن إنهيار التوازن في القرن السادس عشر ، حدث حين استهان هذا التوازن بمبادئ بعض الرجال الفيوريين الدينية والأخلاقية ، ففشل محاولتهم لإعادة بناء المجتمع وفقاً لمثلهم التطهيرية . وقد قدمت صياغة توازن أقل كمالاً في القرن الثالث عشر وضع في حسبانه نتائج الإبداعية في التعليم والتدين والسلطة . ولكن هذا الوفاق الجديد كان قائماً على توازن دقيق وحساس بين الأطراف بحيث لم يستمر طويلاً . وكانت النتيجة إنهاياراً عصبياً اجتماعياً ، وبدأ السعي إلى إشاعة رغبات المستهترين الرعبيين الذين انتهكوا مبادئ النظام في العصور الوسطى .

وهكذا ، فإن دراسة التاريخ الوسيط تعلمنا أن الحضارة نتيجة للتداخل المركب بين الروح والسلطة ، بين الموارد الروحية والموارد المادية ؛ وأن هذا الوفاق الحساس يصعب الحفاظ عليه ، لأن الحفاظ يتطلب ذكاءً ناضجاً ، وإعتدالاً عاقلاً ، وبقظة مستمرة ؛ وأن أعداء الحضارة ، بغض النظر عن البدائيين الذين لا يفهمون ، هم أولئك الغلاة غير المسؤولين والهائمون العصابيون .

## دليل للقراءة في التاريخ الوسيط

هذه محاولة للإشارة إلى أهم وأحدث الدراسات والبحوث التي تتناول الموضوعات الواردة في كل فصل من فصول هذا الكتاب .

الجزء الأول : المصير الروماني .

الفصل الأول : الانضمام والسقوط .

Bury, J.B. History of the later Roman Empire , New York ; Dover , 1957 .

وهو عبارة عن تاريخ سياسي شامل .

Gibbon Edward . The Decline and Fall of the Roman Empire, D.Saunders, ed . New York : Viking 1974 .

وهو مايزال يحمل طابعاً قصصياً داخلياً على الرغم من مضي مائتي سنة على تأليفه .

Rostovtzeff M.I. The Social and Economic History of the Roman Empire . London : Oxford University Press , 1957 .

وهو موضوع يتميز بالأصالة والعيقرية ويتناول الصراع في العالم الروماني . وهو كتاب مثير  
المصادر :

Apuleius . The Golden Ass. R. Graves . trans . Nork : Farrar , Straus and Givaux , 1945 .

وهي عبارة عن رواية رومانية تكشف عن الاختراض الكامن في الإمبراطورية المتأخرة .

Casson , L. , ed . Selected Satires of Lucian . New York : Norton . 1968 .

يتناول فترة الإمبراطورية المتأخرة والحماسة الدينية فيها .

الفصل الثاني : الإمبراطورية المسيحية والكنيسة المسيحية .

Alfoldi , A. The conversion of Constantine and Pagan Rome , London : Oxford University Press , 1948 .

يصور قسطنطين في صورة المسيحي المخلص ؛ وهو كتاب ديني الطابع ولكنه مثير للاهتمام .

Burckhardt,I. The Age of Constantine the Great. New York : Pantheon 1949.

يصور قسطنطين في صورة الانتهازي السياسي المخادع ؛ وهو من أهم مؤلفات القرن التاسع عشر ، يلقى إدانة مستمرة من الباحثين ولكن لا يمكن تجاهله .

Jonas, H. Gnostic Religion . Boston : Beacon 1963.; Lietzmann , H. History of the Early Church . 4 vols . Cleveland : Publishing , 1961 .

كتاب ذو طابع محافظ يروي بالتفصيل قصة ظهور المسيحية .

MacMullen , R. Constantine . New York : Harper and Raw , 1971 .

ترجمة ممتازة و شاملة و متعة لقسطنطين ، تركز على الطبيعة المقدمة لشخصية قسطنطين و سياسته .

Momigliano , A. The Conflict Between Paganism and Christianity in the Fourth Century .  
London : Oxford University Press , 1961 .

Nock, A.D. Conversion . New York . Cambridge University Press , 1961 .

Piganiol, A.L'empire chrétien , Paris : Presses Universitaires de France, 1933 .

وهو عبارة عن تحليل ممتاز .

مصادر :

العهد الجديد ، طبعة أورشليم .

Eusebius, Bishop of Caesarea . Ecclesiastical History . Grand Rapids : Baker Books ,  
1974.

وهو تاريخ الكنيسة كما يراه واحد من أهم أساقفها : وهو بثابة الأيديولوجية للملكية القسطنطينية .  
الفصل الثالث : بناء المسيحية اللاتينية .

Bolgar , R.R. The Classical Heritage and its Beneficiaires , New York : Cambridge Uni-  
versiy Press , 1954 .

كتاب هام جدا يكشف القيمة الاجتماعية للتراث الكلاسيكي في عام العصر الوسطى .

Brown , P.R. Religion and Society in the Age of St.Augustine . London Feber , 1972 .

وهو عبارة عن مسح مفيد لعالم آباء الكنيسة .

St.Augustine of Hippo , Berkeley : University of Califonia Press .

Cochrane , C.N. Chirstianity and Classical Culture . London : Oxford University Press ,  
1959 .

من أهم الكتب التي تتناول حزول المسيحية محل قيم الثقافة الكلاسيكية ، وهو عبارة عن رؤية أكثر  
رationalية للإنسان تعكس الأنطولوجيا الجديدة التي شاعت في ثلاثينيات القرن العشرين ، ولكنها ما زالت من  
أكبر المؤلفات في هذا المجال .

Ladner, G.B. The Idea of Reform , Cambridge , Mass : Hervard University Press , 1944 .  
كتاب هام للدراسة فكر آباء الكنيسة .

Meer , F., van der . Augustine the Bishop . New York : Sheed and Ward, 1962 .

Mommesen, T.E. Medieval and Renaissance Studies . Ithaca, N.Y: : Carnell University Press  
, 1959 .

Morey , C.R. Christian Art. New York : Norton , 1962 ; Nygren , A. Agape and Eros , New  
York : Harper and Row , 1969 .

دراسة رائعة لمكانة الحب الإنساني والإلهي في المسيحية .

٦٧٩

Palanque, J.R. Saint Ambrose et l'empire romain . Paris : L. de Bocard, 1933 .

يصور القديس أمبروز كرجل من رجال الحكومة الكنسية .

Prestige , G.L. God in Patritic Thought , 2nd ed . Noperville , Ind : Allenson , 1952 .

Smalley , B. The Study of the Bible in the Middle Ages . Notre Dame , Lnd. : University of Notre Dame Press , 1952 .

Walson , H. The Philosophy of the Church Fathers 3rd ed . Cambridge Mass. : Harvard University Press , 1970 .

دراسة هامة جداً ، وذات تأثير هام .

المصادر :

Saint Augutine . The City of God , D.Knowles, ed . Baltimore : Penguin , 1972 .

من أهم كتب العصور الوسطى عمماً وتأثيراً .

Saint Augustine . Confessions . F.Sheed, trans . New York : Sheed and Wad , 1942 .

يتناول الملح الننسى والروحى للمعلم الأكابر للكنيسة الغربية موضوعاً الجواب المذهلة فى هذه الشخصية .

الجزء الثانى : تحول الحكومة والمجتمع الأقدسى .

الفصل الرابع : عصر الغزوات الجرمانية .

Bury , J.B. The Invasion of Europe by the Barbarians : New York : Norton 1967 .

وهو عبارة عن سرد ممتاز للتاريخ السياسي .

Chadwick , H.M. The Heroic Age , Cambridge : Cambridge University Press , 1926 .

مقارنة حاذقة بين العالم الجرمانى والعالم البطولى .

Courcelle , P.P. Histoire literaire des grands invasions germaniques . paris : Hockette , 1948 .

وهو بحث مقنع وأصيل فى الشفافة الجرمانية ؛ دراسة لم يسبق لها مثيل .

Dopsch , A. The Economic and Social Foundations of Europe . New York : H.Eertig , 1969.

مناقشة مكثفة تناول إثبات أن الغزوات الجرمانية لم تحدث سوى القليل من الضرر الاقتصادي والاجتماعى . وهو دراسة تاريخية ذات اتجاهات نازية .

Latouche , R. Les grands invasions et le cris d'occident au Viem Siécle . paris : Aubier , 1946 .

أحسن تاريخ كتب عن الكوارث التى تجابت عن الغزو والتفكك الاجتماعى ، وهو دراسة ذكية بشكل يثير الدهشة .

٦٨.

Lott, F. *The end of the Ancient World and the Beginning of the Middle Age*. New York : Harper and Row , 1974 .

أحد المؤلفات الكبرى حول هذه الفترة التي تيزّها الفوضى ، كتب في العقد الثاني من القرن العشرين ، وهو يعكس عصره : ومن آثار عصر الجمهورية الفرنسية الثالثة .

Salin , E. *Le civilisation merovingienne* . 5 vols . paris : A. et J . Picard 1959 .

محاولة بالدليل الأثري والعمليات وبالدليل الأدبي لإثبات أن الفزوات كانت كارثة مطيبة .

Wallace-Hadrill,J.M. *The Barbarian West*, New York : Harper and Row 1952 .

المصادر :

Beowulf . M.Alexander, trans . Baltimore : Penguin , 1973 .

وهذه الملحة عبارة عن واحد من أفضل موضوعات البطل الشعري البرمنية ؛ وهو كتاب معقد للغاية .

Gregory , Bishop of Tours . *History of the Franks* . L.Brehout , trans. New York : Norton , 1969 .

والكتاب يحكي قصة الفوضى ، والعنف ، والقسوة التي اتسم بها مجتمع بلاد الفالنغرية كما رأها أسقف أرستقراطي وهو مدحش .

Tacitus . *Germania* . H.Mattingly , ed . Baltimore : Penguin , 1971 .

وهو يمثل وجهة نظر أرستقراطي روماني عن أساليب الحياة البدائية لدى الشعوب البرمنية - وربما يكون هجوما على التدهور الروماني .

الفصل الخامس : بيزنطة والإسلام .

بيزنطة .

Baynes , N., and Moss . H. *Byzantium : Introduction to Eastern Roman Civilization* , New York : Oxford University Press , 1948 .

Diehl , Ch. *Byzantium : Greatness and Decline* . New Brunswick , N.J.: Rutgers University Press , 1957 .

مقدمة طريفة عن الحضارة البيزنطية .

Ostrogorsky, G. *History of the Byzantine State* . New Brunswick, N.J. Rutgers University Press , 1969 .

كتاب تاريخ نادر المثال في معالجته لأحوال بيزنطة ، ويد قائمة شاملة من المصادر والمراجع .

Vasiliev , A.A. *History of the Byzantine Empire* , 2vols. Ann Arbor : University of Michigan Press , 1968 .

٦٨١

مليء بالتفاصيل وفيد .

المصادر :

Hull , D.B.Digenes Adritas , The Two Blood Border Lord . Athens Ohio University Press , 1972 .

أعظم ملحمة بطريرية .

Procopius . The Secret Histories , R. Atwater , trans . Ann Arbor : University of Michigan Press . 1964 .

صور بلا رتوش للإمبراطور جستينيان والإمبراطورة تيودора .

The Institutes of Justinian . T.C. Sandars trans . 7th ed . London . Longmans , 1948 .

أكبر مجموعة قوانين تم جمعها ، وهي عالم قائم بذاته ، وقد تحولت لتخدم أوروبا القرن الثاني عشر .

الإسلام :

Gibb , H. Mohammedanism . 2nd ed . London : Oxford University Press , 1953 .

Goitein , S.D. Studies in Islamic History and Institutions . New York : Humanities , 1966 .

مجموعة من المقالات الهمامة حول جوانب مهمة من الحياة الإسلامية .

Grunebaum , G. von , Medieval Islam , 2nd . ed . Chicago : University of Chicago press 1953 .

Hitti , p.K. A history of the Arabs . 10th ed . New York : S.Martin , 1970 .

Rodinson . A . Mohammed .. Now York : Pantheon , 1971 .

سيرة للنبي ( ﷺ ) كتبها يسارى فرنسي ، وهو كتاب مثير .

Saunders , J. A history of Medieval Islam . New York : Barnes and Noble , 1965 .

Watt, W.M. A history of Islamic Spain . Chicago : Adline , 1965 .

كتاب مفيد يعالج واحدة من أزهى فترات الحضارة الإسلامية .

الفصل السادس : غرب الزعامة الكتبية .

Casper El Geschichte des Papsttums . 2vols . Tübingen , West Germany : Mohr , 1930 .

أفضل ما كتب عن البياباوية في القرن السادس : وهو كتاب كلاسيكي : مدخل في معلوماته ، رائع ويكشف عن رؤية داخلية للأحداث .

Dudden , H. Gregory the Great . 2vols . London : Russel , 1967 .

كتاب كثيف ولكنه مفيد .

Schmitz , P . Geschichte des Bendictinerordens . Zurich : Benziger , 1960 .

Ullman , W . The Growth of the Papal Government in the Middle Ages London : Methuen , 1965 .

عمل يقنعك بأن الكنيسة اللاتينية كان عملية عضوية ، وهو يمتاز بالحرفيّة وهاي .

المصادر :

Gregory the Great . The life of St. Benedict . M.L. Uhlfelder , trans . Indianapolis : Bobbs-Merrill , 1966 .

The Rule of St.Benedict-Excerpts from the Holy Rule of St.Benedict . St.Charles III . : St.Charles House , 1974 .

Waddell , H. The Desert Fathers . Ann Arbor : University of Michigan Press , 1957 .

الجزء الثالث : أوربا الأولى .

الفصل السابع : بناء الملكية الكارولنجية .

Bieler , L. Ireland Harbinger of the Middle Ages . London : Oxford University Press , 1966.

Bair P.N. Introduction to Anglo-Saxon English . New York : Cambridge University Press , 1954 .

Chadwick , N. Celtic Britain . New York : Praeger , 1963 .

كتاب يتسم بالأصالة ، ودراسة قيمة .

Hanning , R. The Church in the Early Irish Society . Ithaca , Oxford University Press .

كتاب يكشف عن الإبداعية والأخيرية والأصالة التي تيزت بها الكنيسة .

Huges K. The Church in the Early Irish Society . Ityaca , N . Y . Cornell University press . 1966 .

استكشاف للتغيرات الثقافية في القرن الثامن ، وهو كتاب هام يمتاز بالعرض والاتزان .

Schieffer , T. Winfrid Bonifatius und die Christliche Gründung Europas . Eng . : Pelican , 1950 .

مقدمة مفيدة جدًا عن إنجلترا الأنجلوسكسونية .

المصادر :

Bede . The Ecclesiastical History of the English People . L . Shirley - Price trans . Baltimore , Penguin , 1974 .

أحسن ملخص تاريخي كتب في العصور الوسطى الباكرة .

الفصل الثامن : الشفاعة والمجتمع في أوربا الأولى .

Bronsted, J, The Vikings. Baltimore : Penguin 1973 . Burns , C.D. The First Europe , London : Allen and Unwin , 1974 .

٦٨٣

- Caulburn , R, Feudalism in History . Princeton , N . J . : Princeton University Press , 1957 .
- Fichtenau , H.The Carolingian Empire. P. manz , trans . New York : Harper and Row , 1963 .
- Ganshof , F.Feudalism , P. Grierson, trans New York : Harper and Row 1961 .
- \_\_\_\_\_, Frankish Institutions Under Charlemagne , New York:Norton, 1970 .  
عبارة عن مجموعة مقالات عن جوانب مختلفة من الإمبراطورية الكارولنجية .
- Halphen , L. Charlemagne et l'empire carolingien . Paris : A.Michel , 1949 .  
أحسن كتاب كتب في هذا الموضوع : وهو عبارة عن توليفة جميلة .
- Hinks, R. Carolingian Art. Arbor : University of Michigan Press , 1962 .
- Laistner , M.L.W. Thought and Letters in Western Europe, Ithaca, N.Y, Cornell University Press , 1966 .
- Latouche, R., The Birth of the Western Economy . London : Methuen 1961 .
- Pirenne , H., Mohammed and Charlemagne . New York : Norton , 1939 .  
علامة على طريق البحث التاريخي يتناول تأثير الإسلام على أوروبا الغربية ، ومؤلفه واحد من أعظم علماء التاريخ الوسيط : اقرأه ولكن لا تصدقه بالضرورة .
- Turville-Perte , G., The Heroic Age of Scandinavia . New York : Hutchinson's University Library , 1951 .
- White, L., Medieval Technology and Social Change. New York : Oxford University Press , 1966 .  
كتاب هام يحلل بذكاء تأثير تكنولوجيا الحرب على التنظيم الاجتماعي في أوروبا .
- المصادر :
- Einhard and Notker the Stammerer . The Lives of Charlemagne. L. Thorpe : Penguin 1966 .  
صورتان مشيرتان لأعظم ملك في العصور الوسطى الباكرة .
- Lupus of Ferrier . Collected Letters. G.W.Regenos , Trans . The Hague: Martinus Nijhoff , 1967 .  
عبارة عن مجموعة كاملة من الخطابات التي كتبها أحد الأعضاء الثانيين في « النهضة الكارولنجية ».«
- الجزء الرابع : التوازن في العصور الوسطى الباكرة .
- الفصل التاسع : الكنيسة والعالم .
- Barracough , G., the Origins of Modern Germany . New York : Putman , 1963 .
- Focillon, H. The Year 1000 A.D. Wieck, trans . New York : Harper and Row 1969 .

عن تأثير إلهامات الألف الأولى على الفن في العصر الوسطي ، عقلي ومحض .

Kantorowicz , E., *Laudes Regiae* , Berkeley : University of California Press , 1958 .

يتناول أيديولوجية الملكية الشيوقراطية ، وهو كتاب غير عادي ، وهام .

Schramm , P.E.Kaiser , Rom , und Renovatio . Berlin : B.G. Teubner , 1929.

Tellenbach , G., *Church, State, and Christian Society at the time of the investiture Contest* . New York : Harper and Row , 1970 .

أحسن دراسة عن الأسس الأيديولوجية للسباسة في القرن الحادى عشر ؛ وهو الكتاب الوحيد الذى يحب قراءته عن الإصلاح الجريجورى .

Thompson , J.W. *Medieval Germany* , Chicago : University of Chicago Press , 1928 .

الفصل العاشر : بيزنطة والإسلام ، والغرب .

Geanakopoulos , D.J., *Byzantine East and Latin West* . New York : Harper and Row , 1966 .

Grabar , A. , *Byzantine and Early Medieval Painting* . New York : Viking , 1973 .

Hussey , J., *Church and Learning in the Byzantine Empire* . New York : Russell and Russell , 1963 .

مجموعة من المقالات تبحث في العلاقة بين الدراسة ، والدين ، والسباسة في العالم البيزنطي .

Lewis , B., *The Arabs in History* . New York : Harper and Row , 1966 .

Obolensky , D., *The Byzantine Commonwealth* . London : Weidenfeld , 1972 .

كتاب مفيد ، يتضمن آراء أصيلة عن الثقافة البيزنطية والمزارات البلقانية فيها .

Southern , R.W., *Western Views of Islam in the Middle Ages* . Cambridge , Mass : Harvard University Press , 1962 .

#### المصادر :

Communa , Anna . *Alexiad* , A.S. Dawes , trans . New York : Barnes and Boble , 1967 .

Hitti , P.K., *Usamah ibn - Munqidh An Arab - Syrian Gentleman and Warrior in the Period of the Crusades* . New York : Columbia University . Press , 1929 .

كتاب « الاعتبار » للفارس السوري أسماء بن منقد تعبير عن الرؤية الإسلامية للصلبيين .

ابن خلدون ، المقدمة .

الجزء الخامس : عصر الإصلاح الجريجوري .

الفصل الحادى عشر : على مشارف المصور الوسطى العالمية .

Bloch , M. *Feuda Society* . L. Manyan , trans Chicago : phoenix 1966 .

Brooke , Z.N.Z. *History of Europe 911 - 1198* . London : Methuen , 1938 .

٦٨٥

Duby , G., *Rural Economy and Country Life in the Medieval West* . G. Postan , trans . London : Arnold , 1968 .

Focillen , H., *The Art of the West in the Middle Ages* . 2vols . New York : Phaidon , 1969 .

Hallinger , K. *Gorge - Kluny* . Rome : Studia Anselmiani , 1950 .

عن الإصلاح الديري .

Kern , F. , *Kingship and Law in the Middle Ages* . S.B. Chrine , trans . New York : Harper and Row , 1970 .

مناقشة ذكية واعية عن نظريات الملكية ، والقانون المدنى ، والنظرية التشريعية فى العصر الوسطى .

Leclercq , J., *The Love of Learning and the Desire for God* , New York : Mentor , 1962 .

Lopez , R.S. *The Birth of Europe* . New York : M. Evans , 1967 .

كتاب واسع الأفق ، حافل بالمعلومات ، وهو عبارة عن تاريخ اقتصادى واجتماعى جيد .

Sackur, E., *Die Cluniacenser* . Darmstadt , Germany : Wissenschaftliche Buchgesellschaft , 1968 .

أشمل وأعمق ما كتب حتى الآن حول تأثير الإصلاح الديري فى القرن الحادى عشر ؛ وهو مبهر من حيث مداه ومعلوماته الغزيرة . ( طبعته الأولى سنة ١٩١١ ) .  
المصادر :

*The Song of Roland*. D.L. Sayers , trans . Baltimore : Penguin 1968 .

قصيدة ملحمية تكشف عن أخلاقيات ثقافة الطبقة الأرستقراطية المحاربة فى القرن الحادى عشر .

الفصل الثاني عشر : الثورة البريجورية العالمية .

Fliche, A. *Le Reform grégorienne et la reconquête Chrétienne*, Paris : Bloud et Gay , 1950 .

على الرغم من أنه كتب منذ أكثر من خمسين عاما ، فإنه ما يزال واحداً من أحسن ما كتب من المؤلفات عن عصر الإصلاح البريجوري ، ومؤلفه كاثوليكي محافظ .

Fournier ,p . and Le Bars , G., *Histoire des collections canoniques en Occident* . Paris : Sirey , 1932 .

Klewitz, H.W., *Reformpapstum und Kardinalikolleg* . Darmstadt Germany : H. Center , 1957 .

دراسة ذكية للأيديولوجيات المتصارعة في مجتمع الكرادلة .

Marrison, K.F., *Tradition and Authority in the Western Church* . Princeton N.J. Princeton University Press , 1969 .

Prinz, J., *Popes from the Ghetto* , New York : Schocken , 1968 .

رواية مثيرة للمشكلات عن العائلة اليهودية المتنصرة التي يقال إنها كانت تمول حركة الإصلاح البريجروري.

Tierney , B. The Crisis of the Church and State . Englewood Cliffs , N.J.: Prentice-Hall, 1964 .

مقدمة منيدة عن مسائل ومشكلات النزاع حول التقليد العلماني .

Whitney , J.P., Hidebrandine Essays . Cambridge Univ . Press , 1923 .

المصادر :

The Correspondence of Gregory VII . E.Emerton, trans . New York Norton , 1966 .

الفصل الثالث عشر : الملكية الأنجلو - نورمانية وظهور الدول البيروقراطية .

Brooke, Z.N., The English Church and Papacy from the Conquest to the Reign of John .

Cambridge : Cambridge University Press , 1939 .

Cantor , N.F., Church , Kingship , and Lay Investiture in England .New York : Octagon Books , 1967 .

\_\_\_\_\_, ed. William Stubbs on the English Constitution . New York : Crawell , 1966 .

Davis , R.H.C. , King Stephen . Berkeley : Univ . of California Press, 1967 .

Douglas , D.C. , William the Conqueror . Berkeley : University of California Press , 1969 .

سيرة جيدة ومحبورة لواحد من أعظم ملوك إنجلترا وأكثرهم حبوبة .

Haskins , C.H., The Normans in European History New York : Norton , 1966 .

دراسة تفيض بالإعجاب عن طاقة ، وقدرة ، وكتامة التورمان ، وهو كتاب ساذج ولكنه ممتع .

John , E., Orbis Britanniae . New York : Humanities , 1966 .

مجموعة مقالات تعالج موضوعات في تاريخ إنجلترا في أواخر العصر الأنجلو سكسوني .

Knowles , D.,The monastic Order in England , Cambridge : Cambridge Univ . Press , 1940.

عمل هام يعالج كافة جوانب الحياة الدينية في إنجلترا ؛ وهو عام قائم بذاته ، وقراءاته ممتعة .

Maitland , F.W., Domesday Book and Beyond . Cambridge : Cambridge Univ . Press 1907.

من أهم ما كتب في التاريخ القانوري والاجتماعي .

Richardson , H., and Sayles, G.O. The Governance of Medieval England Edinburg : Edinburgh University Press , 1963 .

Sayles , G.O. The Medieval Foundations of England , New York : A.S. Barnes , 1950 .

٦٨٧

المصادر :

The Ecclesiastical History of Odericus Vitalis . M. Chibnall , Trans , and ed . Oxford : Clarendon Press , 1964 .

كتاب شامل وساحر عن تاريخ الدولات النورمان من مطلع القرن الحادى عشر حتى سنة ١١٥٤ .  
الفصل الرابع عشر : الحملة الصليبية الأولى وما بعدها .

Alphandery , P. and Dupont , A., La Chrétienté et l'idée de Croisade . Paris A. Michel , 1954 - 59 .

Erdman, C., Die Enstelung des Kes Kreuzugsgedankens . Stuttgart : Kohlhammer , 1965 .  
دراسة ذكية عن أصول وأسس المثال الصليبي . كتاب بالغ الأهمية .

Krek , A.C., The First Crusade . Gloucester , Mass . : Peter Smith , 1955 .

Runciman , S., A Hist . of the Crusades . 3 vols . New York : Harper & Row , 1955 .

Throop , p.A., Criticism of the Crusades . Amsterdam : N. Swets and Zeitlinger , 1940 .

المصادر :

Gesta Francorum , R.Hill , ed . Camden , N.J. : Nelson , 1962 .

Joinville , Jean de , and Villehardouin , Geoffri de . Chronicles of the Crusades . M. Shaw , ed . Baltimore : Penguin , 1963 .

الجزء السادس : التعليم ، والدين ، والسلطة .  
الفصل الخامس عشر : النزاع الشاققى لأوروبا .

Cantor , N.F., The Meaning of the Middle Ages . Boston : Allyn & Bacon , 1973 .

Chenu , M.O., Nature , Man , and Society in the Twelfth Century . Chicago : University of Chicago Press , 1968 .

Chodorow , S.A., Christian Political Theory and Church Politics . Berkeley : University of California Press , 1972 .

Curtius , E.R. , European Literature and the Latin Middle Ages . New York : Harper & Row , 1963 .

Denomy , A.J., The Heresy of Courtly Love . Gloucester , Mass . : Peter Smith , 1965 .

دراسة تثير الجدل حول دلائل ومغزى الغراميات فى البلاط .

Dranke , P. , Medieval Latin and the Rise of the Love Lyric . New York : Oxford University Press , 1966 .

كتاب هام يتناول أصول ، وتطور ، ومواضيعات شعر البلاط .

Ghellink , J . de. L'essor de la Literature latin au XII ie Siécle . Brussels Desclee de Brouwer , 1955 .

Gilson , E. A History of Christian Philosophy in the Middle Ages . N.Y. : Randon House , 1955 .

كتاب يمتاز بالعرض ، والتفصيل ، وهو فائق الأهمية .

\_\_\_\_\_ , The Mystical Theology of St.Bernard . New York : Sheed & Ward , 1955 .

تحليل هام لمؤلف سان برنار اللاموتية .

Heer , F. The Medieval World . New York : Mentor , 1964 .

محاولة مثيرة للتمعن في السياسة ، والدين ، والفكر في القرن الثاني عشر .

Kuttner , S., Harmony from Dissonance . Latrobe , pa . : Archabbey Press 1960 .

محاولة لنفهم مكونات وبنية القانون الكنسي .

Le Bras , G., Lefebure , C., and Rambaud , J., L'âge classique . Paris : Sirey , 1965 .

Leff , G. Medieval Thought . Chicago : Quadrangle , 1959 .

مناقشة حاذقة للإتجاهات الرئيسية في الفلسفة واللاهوت في العصر الوسطى .

Lewis , C.S. The Allegory of Love . New York : Oxford Univ . Press , 1967.

Morris , C. The Discovery of the Individual . London : S.P.C.K., 1972 .

Panofsky , e. Abbot Suger and the Abbey Church of St. Senis . Princeton : Princeton University Press , 1948 .

Sikes , G. Peter Abelard . New York : Russell & Russell , 1965 .

سيرة جيدة تصف حياة أحد القادة الثقافيين في القرن الثالث عشر .

Southern , R.W. The Making of the Middle Ages . New Haven : Yale Univesity Press , 1953 .

Vinogradoff , p. Roman Law in . Medieval Europe . New York : Barnes & Noble , 1968 .

Wolff , P. The Cultural Awakening . New York : Pantheon , 1968 .

المصادر :

Abelard , Peter . Historia Calamitum . Toronto : Pontifical Institute , 1964 .

إنطصارات ومايس واحد من أعظم منكري المصور الوسطى : قطعة من التاريخ النفسي .

Eschenbach , Wolfram von . Parzival . New York : Random House . 1973 .

١٨٩

قمة الرومانسية الوسيطة : وربما يكون هذا الكتاب هو أكثر كتب العصر الوسطى خيالية.

John of Salisbury . The Statesman's Book . J. Dickinson , trans . N.Y. : Russell & Russell , 1963 .

أحسن مثل على التراث الإنساني في العصر الوسطى .

The Letters of St.Bernard . B.S. James , trans . Chicago : Regenrely , 1953 .

الفصل السادس عشر : الفكر الإسلامي واليهودي : التحدي الأسطوري .

Baron , S.A. Social and Religious History of the Jews . 9 vols . N.Y. : Columbia University press , 1952 .

Husik , I.A. History of Medieval Jewish Philosophy N.Y. : Atheneum , 1966.

Katz , J. Tradition and Crisis . New York : Schocken , 1971 .

دراسة معازة للمشكلات التي واجهت المبادئ اليهودية في العصر الوسطى .

Peters , F.E. Aristotle and the Arabs . New York : N.Y. University Press 1968 .

Sharif , M.M. A History of Muslim Philosophy . 2 vols . Wiesbaden : Harrassowitz , 1966 .

كتاب جيد جداً عن تاريخ مشكلات ومدارس وتطورات الفلسفة الإسلامية في القرن الثاني عشر .

المصادر :

مؤلفات ابن رشد .

Halevi , Judah . The Kuzari . into . by H.Slonimsky . New York . Schocken , 1964 .

Maimonides , Moses . The Guide for the Perplexed. M. Fridlander , Trans . New York : Dover . 1904 .

الفصل السابع عشر : تنوع التجربة الدينية .

Borst , A. Die Catherer . Stuttgart : Hiersemann , 1953 .

Cohn , N. The Pursuit of the Millennium . N.Y.: Oxford Univ . Press . 1970 .

دراسة اجتماعية للحركات الأخرى في أوروبا ما قبل العصر الحديث ، لا يعتمد به ولكنها مثيرة.

Grundmann , H. Religiöse Bewegungen in Mittelalter . Hildesheim , West Germany : G.Olm , 1961 .

Koch , G. Frauenfrage und Ketzertum . Berlin : Deutsche Verlage , 1966.

تحليل اقتصادي اجتماعي لكانة المرأة في الحركات الهرطيقية .

Lea , H.C. Inquisition of the Middle Ages . N.Y. : Harper & Row , 1974 .

٧٩.

Leff , G. Heresy in the Later Middle Ages .N.Y. : Barnes & Noble , 1967.

Runciman , S. The Medieval Manichee . Cambridge : Cambridge Univ . Press , 1955 .

مقدمة جيدة عن تاريخ الهرطقة .

Russel , J.B. Witchcraft in the Middle Ages . Ithaca , N.Y. : Cornell University Press , 1972.

Thouzellier , Co Catharisme et Valdensianisme en Languedoc Louvain , Belgium : Nauwelaerts , 1966 .

Wakefield , W. Heresy , Crusade , and Inquisition in Southern France . Berkeley : University of California Press , 1974 .

أفضل مقدمة في هذا الموضوع لما ترسم به من إتزان ووفرة في المعلومات .

المصادر :

Evans , A.P., and Wakefield , W., eds . Heresies in the the High Middle Ages . New York : Columbia University Press , 1969 .

مجموعة شاملة وقيمة للمصادر الأصلية .

الفصل الثامن عشر : تعزيز الزعامة الدينية .

Cantor , N.F. The English . New York : Clarion , 1976 .

محاولة الربط بين السياسة ، والمجتمع ، والثقافة .

Chrimes , S.B. An Introduction to th Administrative History of England . Oxford University Press , 1962 .

Fawtier , R. The Capetian Kings of France . New York : St. Martin , 1960 .

Hyde J.K. Society and Politics in Medieval Italy . New York : St. Martin , 1973 .

Kantorowicz , E. The King's Two Bodies . Princeton , N.J.: Princeton Univ. Press 1957 .

Kelly , A.Eleanor of Aquitaine and the Four Kings . Cambridge , Mass . : Harvard University Press . 1950 .

Jolliffe , J. Angevin Kingship : London : A . and C.Black , 1963 .

Knowles , D. Thomas Becket . London : British Academy , 1949 .

Lot , F. and Fawtier , R . Histoira des institutions francaises au moyen age . Paris : Presses Universitaires de France , 1957 .

١٩١

Maitland , F.W. and Pollock , F. The History of English Law . 2vols. Cambridge : Cambridge University Press , 1973 .

دراسة ذكية ومركبة للقانون والمجتمع الإنجليزي في العصور الوسطى .

Muntz , P. Frederick Barbarossa . Ithaca , N.Y.: Cornell University Press, 1969 .

Painter , S. French Chivalry . Ithaca , N.Y.: Cornell Univ . Press , 1957 .

\_\_\_\_\_, William Marshal . Baltimore : John Hopkins University Press , 1933 .

سيرة لفارس بارز من فرسان أواخر القرن الثاني عشر .

Schraamm , P.E. Der Konig von Frankreich . Weimar : H. Bohlhaus , 1960.

Warren, W.J.. Henry II. Berkeley University of California Press , 1973 .

المصادر :

Fitzzeale , Richard . The Course of the Exchequer . C.Johnson , ed . Camden . N.J. : T. Melson , 1950 .

العقلية البيروقراطية في العصور الوسطى .

John of Salisbury . Historia Pontificalis . M. Chibnall , trans . Camden , N.J. : T. Nelson , 1962 .

مدخل من حيث أنه يكشف عن أساليب السياسة القدرة في روما .

الجزء السابع : البحث عن توازن جديد .

الفصل التاسع عشر : سلام إنوسنت الثالث .

Brentano , R. The Two Churches . Princeton , N.J. Princeton Univ . Press , 1968 .

Jungmann , J. The Mass of the Roman Rite , New York : Benziger , 1955 .

Lambert , M. Franciscan Poverty . London : S.P.C.K. , 1961 .

بحث في المسألة التي خلقت النظام الفرنسيكاني ، وأدت في النهاية إلى حدوث الإنقسام في صفوفه . هام .

Luchaire , A. Innocent III .5 vols . Paris : A . Picard , 1925 .

Mortimer , R. Western Canon Law . Berkeley : A. and C. Black 1953 .

Packard , S.R. Europe and the Church Under Innocent III . New York : Russell & Russell , 1968 .

Pool , A . L. Lectures on the History of the Papal Chancery . Oxford : Clarendon Press , 1922.

دراسة عن الجهاز المرك للحكومة البابوية .

Powice , F.M. Stephen Langton . Oxford : Clarendon Press , 1982 .

Sabatier , P. Saint Francis of Assisi . New York : Scribner , 1894 .

المصادر :

Brown, R., ed . The Little Flowers of St.Francis . Garden City , N.Y.: Doubleday , 1971 .

الأيديولوجية والأساطير الفرنسسكانية : وثقافة نقابات البورجوازيين . تجدتها في هذا الكتاب الذي يعطيك صورة قوية عن تأثير الفرنسسكان على المجتمع الحضري .  
الفصل العشرون : الوفاق الجديد وعيشه .

Baldwin , J.W. The Scholastic Culture of the Middle Ages . Lexington , Mass . ; Heath , 1972 .

Branner, R. Gothic Architecture . New York : Braziller , 1961 .

Carté, M.H. Realists and Nominalists . New York : Oxford University Press , 1947 .

Carsten, F.L. The origins of Prussia . New York : Oxford Univ . Press , 1954 .

دراسة لحركة الزحف الألماني صوب الشرق .

Copleston, F. Aquinas . Baltimore : Penguin , 1955 .

دراسة مفيدة عن حياة وفکر أعظم فيلسوف في القرن الثالث عشر .

Crombie, A. Robert Grosseteste and the Origins of Experimental Science Oxford : Clarendon Press , 1962 .

Easton, S. Roger Bacon . New York : Columbia University Press , 1952.

Gilson, E. The Philosophy of St. Bonaventure . Paterson, N.J.: St. Anthony Guild Press , 1956 .

Gimpel, J. The Cathedral Builders. C.F. Jones, trans . New York : Grove, 1961.

Grabmann, M. Die Geschichte der Scholastischen Methode . Berlin : Akademie Verlag, 1966 .

Holt, J.C. Magna Carta . New York : Wiley , 1969 .

٦٩٣

كتاب حديث يمتاز يناقش مشكلات وتفاسير الميثاق الأعظم .

Homans, G. English Villagers of the Thirteenth Century London ; Russell & Russell , 1960.

دراسة اجتماعية متميزة للرجل العادى فى أوربا العصور الوسطى .

Kantorowicz , E.Frederick II. E.O. Lorimer , trans . New York : Ungar 1957.

تصوير للفاشية فى العصور الوسطى .

Leff, G. Paris and Oxford Universities in the Thirteenth and Fourteenth Centuries Grand Rapids , Mich Krieger 1968 .

كتاب محكم يجمع فى ذكاء بين كافة جوانب الحياة الجامعية .

Luchaire, A. Social France at the Time of Philip Augustus . New York : Harper & Row , 1970 .

Mâle, E.The Gothic Image . New York : Harper & Row , 1973. McKechnie, W.S. Magna Carta. New York, Franklin , 1958 .

تقرير كامل وشامل للغاية عن الميثاق الأعظم ، ولكنه غير عصرى إلى حد ما .

Noonan, J.T. The Scholastic Analysis of Usury . Cambridge, Mass . Haverd University Press , 1957 .

كتاب هام يتناول بالمناقشة التحليل المدرسي وأساليبه .

Painter, S. The Reign of King John . Baltimore : Johns Hopkins University Press 1941 .

كتاب فى التاريخ السياسى من الدرجة الأولى .

Panofsky, E. Gothic Architecture and Scholasticism . New York : World Publishing , 1967.

استكشاف داخلى لتأثيرات العادات المدرسية العقلية على فن البناء . وهو كتاب مثير للجدل .

Powicke, F.M. Henry II and the Lord Edward . Oxford : Clarendon Press, 1950 .

\_\_\_\_\_, The Thirteenth Century . Oxford : Clarendon Press , 1962 ; Rashdall, H. Universities in the Middle Ages .E. Emden and F.M. Powicke , eds. Oxford : Oxford University Press , 1936 .

دراسة مختصرة عن الجامعات والحياة الجامعية فى العصور الوسطى .

Sarton, G. An Introduction to History of Sience . Baltimore : Williams and Williams , 1927.

Simson, O. von . The Gothic Cathedral. New York :Pantheon 1962 .

- Steenbergen, F. von , Aristotle in the West . Louvain , Belgium : Nauwelaerts, 1955 .
- Strayer , J.R. The Albigensian Crusade . New York : Dial 1971 .  
تاریخ عتاز يطرح أنکاراً حول السيادة والرجم القبیع للإستعمار الكابی فی جنوب فرنسا ، وهو كتاب صغير الحجم عظیم القيمة لواحد من أعظم المتخصصین الأمریکیین فی تاریخ العصور الوسطی .
- Temko, A. Notre Dame of Paris . New York : Viking , 1955 .
- Thorndike, L.A. History of Magic and Experimental Sience . New York : Macmillan , 1941
- Waddell, H. Wandering Scholars . Garden City, N.Y Doubleday, 1955 .  
ترجمات ممتازة لمؤلفات العلماء - الشعرا الرادیکالیین الذين عرفوا باسم الجولیاردین .
- Young, K. The Drama of the Medieval Church, Oxford : Clarendon Press , 1967 .  
المصادر :
- Lorris, Gilliam , and Meun Jean de. Roman de la Rose. S.G. Nichols, ed. New York : Appleton - Crofts, 1967 .  
الجزء الأول عبارة عن تلخيص للمثل والتّبیم السائدة فی البلاط ؛ أما الجزء الثاني فکشف مشیر عن تحلل الثقافة والمجتمع فی المصور الوسطی ؛ وهو كتاب هام للغاية .
- Pegis, A.C., ed. The Basic Writing of St.Thomas Aquinas. New York : Modern Library , 1945 .  
الجزء الثامن : الإنہیار .  
الفصل الحادی والعشرون : فشل الرفاقت الجدید .
- Boase, T.S.R. Boniface VIII. London : Constable and Co., 1933 ; Hilton, R. Bond Men Made Free . London : Smith, 1973 .  
تحليل مارکسی قیم لعصیان الفلاحین فی المصور الوسطی .
- Leff, Gordon. Heresy in the Late Middle Ages . Manchester : University Press , 1967 .  
دراسة واعية لأنفس التحلل والثورة .
- Macfarlane, B. John Wycliff and the Begining of English nonconformity . Londn : English Universities Press , 1952 .
- Mollat, G. The Popes of Avignon. Camden, N.J. : T. Nelson, 1963 .
- Perroy, E. The Hundred Years War. New York : Putnam , 1965 .

٦٩٥

دراسة تتجه في رصد بعض مظاهر الفوضى والعنف التي سادت إبان حرب المائة عام .

Runciman, S. *The Sicilian Vespers*. Cambridge : Cambridge University Press , 1958.

مكتوب بطريقة جميلة .

Ullmann, W. *The Origins of the Great Schism* . Hamden , Conn : Anchor Books , 1976 .

Wilkins, E.H. *The Life of Petrarch* . Chicago : Chicago University Press , 1961 .

سيرة شاملة لأول العلماء الإنسانيين .

المصادر :

Dante Alighieri . *The Divine Comedy* . D.L. Sayers , ed. 3 vols . Baltimore , Penguin , 1954.

تعتبر عادةً أعظم المؤلفات الأدبية في العصور الوسطى - وهو كتاب يجسد تراث العصور الوسطى الذي يتطلع صوب عصر جديد .

Froissart, *The Chronicles of England, France , and Spain*. G.W. Dunn, ed . New York : Dutton 1961 .

Marsilius of Padua . *Defender of the Peace* . A. Gewirth , ed. New York : Harper &Row 1964 .

هجوم راديكالي جذري على مزاعم وإدعاءات الكبستة في العصور الوسطى : وهو تعبير عن التزعنة العلمانية الجديدة .

Petrarch . *Selected Sonnets, Odes, and Letters*. F.G. Bergin, ed. Northbrook, III. : AHM Publishing Company , 1966 .

الجزء العاشر : نهاية وبداية .

الفصل الثاني والعشرون : بين عالمين .

Baron, H. *The Crisis of the Early Italian Renaissance*. Princeton, N.J. Princeton University Press , 1966 .

بحث دقيق في القرى السياسية التي ولدت إزدهار فلورنسا .

Bloomfield, M. *Piers Plowman as a Fourteenth Century Apocaylpsc* . New Brunswick . N.J. Rutgers University Press , 1962 .

كتاب رائد في دراسة التيارات الدينية في القرن الرابع .

Ver, G. *Renaissance Florence*. New York ; Wiley 1969 .

- تقرير ممتاز عن أحد مراكز النهضة الإيطالية ، قوى في عرضه للسياسة والمجتمع .
- Burckhardt J. *The Civilization of the Renaissance in Italy* . New York : Wiley , 1969 .
- من أكبر مؤلفات القرن التاسع عشر ، يرى أن النهضة جاءت بنظرة جديدة للإنسان . مايزال مثيراً للجدل .
- Burke, p. *Culture and Society in Renaissance Italy* . New York : Scribner , 1972 .
- تفسير ينافي ذكر ، أصيل ، وفائق الأهمية .
- Calmette, J. *The Golden Age of Burgundy* . New York, Norton . 1963 .
- Chrimes , S.B. *Lancastrians, Yorkists , and Henry VII*. New York; Macmillan , 1967 .
- Clagge, M. *The Science of Mechanics in the Middle Ages* . Madison : University of Wisconsin Press , 1961 .
- Du Boulay, F. *An Age of Ambition* . New York : Viking , 1970 .
- دراسة ممتازة مقنعة للمجتمع والثقافة والسياسة في إنجلترا في أواخر العصر الوسطي . هام .
- Ferguson, W.K. *The Renaissance in Historical Thought*, Boston : Houghton Mifflin, 1948 .
- Hay, D. *The Italian Renaissance in its Historical Background* . New York : Cambridge University Press , 1961 .
- Huizinga, J. *The Waning of the Middle Ages* . Garden City, N.Y.: Doubleday , 1924 .
- عمل شامل يستكشف تغلغل النماذج القديمة من فكر العصر الوسطي وسلوكياتها في القرن الخامس عشر . وهو يكشف بطريقة مؤثرة عن التدهور في العصر الوسطي المتأخرة .
- Lewis C.S. *The Discarded Image*. New York : Cambridge University Press , 1968 .
- مناقشة ذكية للنماذج الفكرية ، والرموز ، والمتىال في أواخر العصر الوسطي .
- McLuhan, M. *The Gutenberg Galaxy* . New York : New American Library , 1969 .
- Meies, M. *Painting in Florence and Siena After the Black Death* , New York : Harper & Row , 1964 .
- Oberman , H. *The Harves of Medieval Theology* . Cambridge , Mass : Harvard University Press , 1963 .
- أزمة الفكر في العصر الوسطي المتأخرة .
- Oman, G. *The Great Revolt of 1381*. Oxford : Clarendon Pres , 1906 .
- Owst, G. *Pulpit and Preaching Medieval England*. Cambridge University Press , 1926 .

٦٩٧

Robertson, D.W., Jr. A Preface to Chaucer, Princeton, N.J.: University Press, 1963.

كتاب هام للغاية ، فهو دراسة أصلية متممة لبناء الأدب في العصور الوسطى المتأخرة .

Stadelmann, Rudolf. Vom Geist des Ausgehenden Mittelalters. Stuttgart Framman , 1966.

على الرغم من أنه كتب في عشرينات القرن العشرين ، فإنه مايزال هو الكتاب الكلاسيكي الذي يتبعه بسح شامل لأدب العصور الوسطى المتأخرة .

Tieény, B. Foundations of the Conciliar Movement, Cambridge : Cambridge University Press , 1955 .

المصادر :

Baccacio , Giovanni . The Decameron, G.H. Mcmilliam , trans . Baltimore : Penguin, 1972.

مثال على الروح العلمانية الإيطالية .

Chaucer, Geoffrey , Chaucer Reader . C.W. Dunn, ed. New York : Harcourt Brace Jovanovich , 1952 .

عموماً يعتبر أعظم كتاب في الشعر الإنجليزي في العصور الوسطى .

Thomas a Kempis . Imitation of Christ .L. Shirley-Price, trans. Baltimore : Penguin 1973 .

Langland, William . Piers Plowman . Goodridge , J.F. Baltimore : Penguin 1966 .

تعليق لاذع على المجتمع في أحيان العصور الوسطى هو صوت الرجل العادي . هام جداً .





# التاريخ الوسيط

قصة حضارة البداية والنهاية



للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية  
FOR HUMAN AND SOCIAL STUDIES